
 

 
ARTIGO - FLUXO CONTÍNUO 

ENTRE TEERÃ E BUENOS AIRES: A REVOLUÇÃO EXISTENCIALISTA EM 
PERSPECTIVA HEIDEGGERIANA 

 

Gabriel Rodrigues Peixoto1  
 

DOI: 10.29327/2282886.9.1-2 

Introdução: o entre-lugar de um pensamento insurgente 

​À primeira vista, Argentina e Irã parecem habitar mundos irreconciliáveis, separados por 
geografias, cosmologias e tradições políticas distintas. De fato, episódios como o atentado à 
AMIA2 (1994) e a apreensão da Argentina diante das alianças de Teerã com a Bolívia3 reforçam a 
percepção de um antagonismo profundo. Além disso, a adesão do Irã aos BRICS4 em 2023, 
contrastando com a recusa de última hora da Argentina, sob uma liderança neoliberal, em se 
tornar membro do bloco, evidencia trajetórias divergentes sobre como lidar com as mudanças 
estruturais do nosso tempo histórico. No entanto, essas tensões podem ser vistas como 
desdobramentos de processos políticos que, embora com limitações, convergiram durante a 
Guerra Fria para uma resistência compartilhada contra a racionalidade técnico-instrumental do 
Ocidente. Este fenômeno, que visava desafiar a universalidade ocidental, gerou desfechos 
distintos, mas igualmente significativos para a configuração dos Estados-nação envolvidos. 

​Este artigo interpreta o peronismo argentino (1946–1955), sob a liderança de Juan 
Domingo Perón, e a Revolução Islâmica iraniana (1979), guiada por Ruhollah Khomeini, como 
eventos fundadores (Ereignisse5) que buscaram reconfigurar o mundo a partir de fundamentos 

5 Em alemão, significa "acontecimento" ou "evento", mas na filosofia de Martin Heidegger, Ereignis denota um momento fundador 
em que o ser se desvela, instaurando um novo horizonte de sentido e mundo. Diferente de um evento ordinário, Ereignis implica 
uma ruptura ontológica que reconfigura a relação entre o Dasein (ser humano) e o ser, possibilitando modos autênticos de 
existência (Heidegger, 2018). No contexto deste artigo, Ereignis é usado para interpretar o peronismo e a Revolução Islâmica como 
acontecimentos que desafiam a lógica técnico-instrumental da modernidade ocidental. 

4 BRICS — Acrônimo que designa originalmente grupo de países emergentes formado por Brasil, Rússia, Índia, China e África do Sul, 
com foco em cooperação política, econômica e estratégica. 

3 Em julho de 2023, a assinatura de um acordo de defesa entre Irã e Bolívia gerou preocupação no governo argentino, que solicitou 
esclarecimentos à embaixada boliviana em Buenos Aires sobre os termos do memorando firmado durante a visita do ministro da 
Defesa boliviano, Edmundo Novillo, a Teerã. Essa apreensão está relacionada ao histórico de alegações de envolvimento iraniano 
no atentado à AMIA em 1994. 

2 O atentado à AMIA ocorreu em 18 de julho de 1994, em Buenos Aires, quando um carro-bomba explodiu diante da sede da 
comunidade judaica, matando 85 pessoas. Dois anos antes, um ataque semelhante havia atingido a embaixada de Israel. Em 2006, 
a justiça argentina, com apoio de informações dos EUA e de Israel, atribuiu o planejamento ao governo iraniano e a execução ao 
grupo Hezbollah. 

1 Doutorando do Programa de Pós-Graduação em Estudos Estratégicos Internacionais (PPGEEI/UFRGS). Mestre pelo Programa de 
Pós-Graduação em Integração Contemporânea da América Latina (PPG-ICAL) da Universidade Federal da Integração 
Latino-Americana (Unila). Lattes: http://lattes.cnpq.br/2211385007573411. Correio eletrônico: peixoto.gabriel@ufrgs.br.  

 
​  
Revista Espirales, Foz do Iguaçu, PPGICAL, UNILA, ISSN 2594-9721, v. 9, 2025 e-location: e2282886912                                  

https://orcid.org/0000-0001-7438-0788
https://doi.org/10.29327/2282886.9.1-2
http://lattes.cnpq.br/2211385007573411
mailto:peixoto.gabriel@ufrgs.br


2 PEIXOTO 

históricos, espirituais e territoriais próprios. Nesse sentido, a filosofia de Martin Heidegger 
(1889–1976) oferece uma chave hermenêutica crucial ao criticar a lógica da técnica (Gestell6), que 
reduz a existência humana a um mero recurso manipulável, sem considerar suas dimensões 
existenciais e culturais (Heidegger, 2006). Para Heidegger, o ser se manifesta em momentos 
fundacionais, ou Ereignisse, que inauguram novos mundos, e no Dasein, o ser humano em sua 
relação com o mundo. Esses conceitos permitem uma análise mais profunda de como o 
peronismo e a Revolução Islâmica operaram como formas de resistência à racionalidade 
ocidental, cada um a seu modo, sem abrir mão de uma proposta própria de existência. 

​Enraizado na autoctonia territorial, o peronismo mobilizou justiça social e soberania 
popular, influenciado por pensadores como Carlos Astrada, que adaptou a ontologia 
heideggeriana à imanência do povo argentino. A Revolução Islâmica, guiada pelo Sagrado xiita, 
reintegrou espiritualidade e política, com contribuições de Ahmad Fardid, cuja crítica ao 
ocidentalismo ecoava Heidegger. Apesar das diferenças, ambos enfrentaram pressões imperiais: 
Perón foi deposto em 1955, e Mohammed Mossadegh, precursor iraniano, em 1953. Enquanto o 
peronismo se fragmentou, o Irã consolidou uma revolução duradoura que persiste até hoje. 

​A análise de como esses dois movimentos se articulam numa sorte de "ontologia 
insurgente" — uma resistência ao domínio técnico e universalista, que atravessa as fronteiras do 
Ocidente, ao mesmo tempo que redefine o conceito de soberania e de pertencimento a um lugar. 
Esse conceito, proposto aqui como uma lente interpretativa, sugere que tanto o peronismo 
quanto a Revolução Islâmica oferecem um modelo de resistência baseado na reintegração do ser 
humano com seu território e sua história (Ingold, 2011). Essa "ontologia insurgente" não apenas 
desafia a ordem geopolítica convencional, mas também sugere novas formas de habitar o tempo e 
o espaço, transcendentais à geopolítica tradicional. 

​Em uma perspectiva mais ampla, essas revoluções podem ser vistas como reações a um 
mundo em constante transformação, no qual a lógica da técnica e da economia globalizada se 
impõe sobre as soberanias locais. O legado do peronismo e da Revolução Islâmica nos oferece 
uma reflexão sobre os limites e as possibilidades de uma multipolaridade que, em última 
instância, desafia o império da técnica e propõe uma nova visão do ser humano em seu habitat. 
Se a história de Perón e Khomeini se constituiu em um movimento de resistência à racionalidade 
ocidental, seus legados revelam a persistente luta pela soberania cultural, política e espiritual dos 
povos diante de pressões externas. 

​Essa análise revela como, ao longo do tempo, movimentos aparentemente inconciliáveis 
podem, na verdade, refletir uma resistência compartilhada à lógica de dominação do Ocidente, 
sugerindo que, embora suas trajetórias históricas sejam distintas, as "ontologias insurgentes" de 
Perón e Khomeini ainda oferecem lições valiosas para as geopolíticas contemporâneas. O 
conceito de soberania, aliado à busca por uma identidade própria e uma recusa em se submeter a 

6 Em alemão, Gestell significa literalmente “estruturamento” ou “enquadramento”. Em Heidegger, refere-se ao modo como a 
modernidade técnica reduz o mundo a um recurso manipulável, transformando natureza, cultura e seres humanos em objetos 
disponíveis para exploração e controle, apagando sua dimensão ontológica (Heidegger, 2006). 

 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


3 PEIXOTO 

uma lógica técnica e globalizante, continua a ser uma pauta central nas discussões sobre a 
construção de uma ordem mundial multipolar. 

 
Metodologia 

Este artigo adota uma abordagem qualitativa e interpretativa, situada na confluência 
entre filosofia política, teoria crítica das relações internacionais e estudos de geopolítica 
insurgente. Parte-se de uma estratégia metodológica que privilegia o diálogo hermenêutico com 
textos filosóficos e políticos fundacionais, como os de Martin Heidegger, Ruhollah Khomeini e 
Juan Domingo Perón, articulando-os com aportes contemporâneos da teoria da revolução e da 
ontologia política. 

A proposta não é a construção de uma tipologia universal ou a descrição empírica 
exaustiva dos eventos no Irã ou na Argentina, mas sim a reconstrução conceitual de um fenômeno 
político em sua dimensão existencial: o que se denomina aqui como revolução existencialista. 
Para tanto, são mobilizados recursos da fenomenologia hermenêutica, numa tentativa de pensar a 
política para além da sua institucionalização moderna e de sua domesticação liberal.  

Os casos do Irã revolucionário (1979) e da Argentina peronista (1946) são lidos não como 
ilustrações empíricas, mas como constelações ontopolíticas, nas quais emergem formas 
alternativas de ser-no-mundo coletivo. A metodologia, portanto, repousa sobre a compreensão do 
político como fenômeno existencial e fundacional, resgatando modos de insurgência que 
escapam à razão instrumental e aos esquemas normativos do Ocidente moderno. Essa escolha 
metodológica está ancorada na recusa a reduzir a política à técnica, à gestão ou à representação. 
O texto, assim, realiza uma operação teórico-crítica que visa tanto restituir densidade ontológica 
à política quanto deslocar os horizontes analíticos das ciências sociais no Sul Global. 

O percurso metodológico desenvolveu-se em três etapas: (i) mapeamento das noções de 
ser-no-mundo, decisão, historicidade e destino em Heidegger, com foco em Ser e Tempo (2014) e 
nos escritos políticos da década de 1930; (ii) reconstrução da gramática política imanente aos 
processos revolucionários analisados; e (iii) articulação entre as dimensões geopolíticas e 
ontológicas desses eventos, culminando na formulação da categoria “ontologia insurgente”. Longe 
de buscar generalizações empíricas ou testagem de hipóteses, a proposta metodológica visa à 
construção de uma inteligibilidade filosófica de fenômenos políticos singulares. Trata-se de um 
exercício interpretativo próprio das humanidades, no qual a teoria emerge das formas de vida que 
procura compreender, não como aparato externo, mas como horizonte de sentido imanente. 

 

1. Teluricidade (r)existencial: a revolução como desvelamento 

Heidegger identificou na metafísica platônica o impulso originário da racionalidade 
técnica moderna, responsável pela massificação da existência e pela obliteração do ser. Essa 
crítica fundamenta nossa análise, ao mostrar, posteriormente, como Argentina e Irã, ao 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


4 PEIXOTO 

rejeitarem, à sua maneira, a homogeneização técnica do mundo, engendraram projetos 
revolucionários que reafirmaram o Dasein7 coletivo como alternativa à hegemonia ocidental. Na 
visão ontológica de Heidegger, a técnica não é apenas um instrumento, mas o desdobramento 
inevitável da metafísica, que reduz o ser humano à condição de objeto, absorvido pela massa e 
lançado numa existência maquínica, desprovida de vitalidade (Perra, 2018b). 

O diagnóstico heideggeriano da modernidade manifesta-se com clareza nas trajetórias 
políticas dos Estados Unidos e da União Soviética, potências que, como observa Perra (2018), 
sacrificaram as particularidades de suas tradições em nome de projetos universalistas. Segundo 
Heidegger (2012), ambas operavam sob um mesmo horizonte metafísico — o da técnica e da 
racionalidade instrumental —, não se opondo em termos ontológicos, mas expressando formas 
complementares de uma mesma vontade totalizante, voltada à organização integral da existência 
segundo os moldes do homem comum. 

​Apesar das divisões da Guerra Fria, o pensamento heideggeriano — assim como o de 
outros membros da Revolução Conservadora Alemã — encontrou solo fértil em certas periferias 
do sistema internacional. Nesses espaços, tais influências não só se espalharam, mas 
tornaram-se centrais em projetos que desafiaram a rigidez da ordem bipolar. Nesse horizonte 
crítico, as escolhas da Argentina e do Irã como casos paradigmáticos de insurgência se 
justificam. Em contextos distintos, mas unidos pela recusa à homogeneização técnico-metafísica 
da Guerra Fria, ambos buscaram afirmar alternativas políticas enraizadas em suas próprias 
tradições. Embora marcadas por tensões e limites, essas experiências representam tentativas de 
instaurar um Dasein coletivo insurgente, resistente à neutralização ontológica imposta pelas 
potências hegemônicas. 

Em ambos os casos, tratava-se de elaborar uma plataforma de resistência que escapasse 
às armadilhas da dicotomia ideológica entre o marxismo soviético e o liberalismo capitalista 
ocidental. A recusa do universalismo moderno — nas suas duas expressões hegemônicas — 
condensava-se em slogans incisivos e de forte carga simbólica: “Ni yanquis, ni marxistas”, 
proclamavam os peronistas (Padron, 2017); “Neither East, nor West, Islamic Organization”, 
respondiam os muros de Teerã no auge da revolução popular8 (Torabi, 1979). 

​Poder-se-ia indagar o que conferia tal potência ao pensamento heideggeriano nesses 
cenários aparentemente tão distantes de seu locus original. A resposta remonta ao cerne do 
ambiente intelectual alemão do entre-guerras: o contexto de formação de Heidegger, atravessado 
pela Kriegsideologie,9 ainda que em contextos profundamente distintos, é possível identificar 
afinidades eletivas com as sensibilidades da periferia global no período pós-colonial. Em ambos 

9 Os temas centrais da Kriegsideologie — comunidade (Gemeinschaft), morte, perigo e destino (Schicksal) — marcaram 
profundamente o pensamento alemão durante a Primeira Guerra Mundial e influenciaram a filosofia do século XX. Nessa visão, a 
comunidade autêntica é belicosa: sua verdade reside na disposição ao sacrifício, na lealdade incondicional ao destino coletivo e na 
prontidão para morrer por uma cultura singular e sua historicidade (Heidegger, 2014). 

8  Tal slogan é visivelmente empunhado pelas massas no documentário For Freedom, dirigido por Hossein Torabi (1979). 

7 Dasein, termo alemão que significa literalmente “ser-aí”, é um conceito central em Heidegger. Refere-se ao ser humano em sua 
existência concreta, definido não como uma essência fixa, mas como um ser que se projeta no mundo, criando sentido por meio 
de sua historicidade, escolhas e relação com o ser. No contexto político, o Dasein coletivo expressa a autenticidade de uma 
comunidade enraizada em sua história e território (Heidegger, 2014). 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


5 PEIXOTO 

os casos, emerge um imperativo de reencontro com a autenticidade do ser — concebido como 
história —, assim como uma rejeição da alienação produzida pelas grandes ideologias 
materialistas do século XX. Essa busca por revitalização espiritual e ontológica contrapunha-se 
frontalmente ao racionalismo instrumental do comunismo soviético e ao atomismo consumista 
do capitalismo estadunidense (Heidegger, 2006). 

No âmago de sua obra, Heidegger propõe uma reapropriação da história como destino, 
uma reconexão radical com os fundamentos originários da civilização, recusando qualquer 
pretensão de normatividade abstrata e universalizante (Heidegger, 2012). É precisamente essa 
inflexão anti-universalista que explica a adesão, implícita ou explícita, de diversos projetos 
políticos insurgentes ao seu pensamento — projetos que, embora enraizados na periferia do 
sistema internacional, reconheceram em Heidegger um aliado conceitual na tarefa de refundar 
uma ontologia do político ancorada na diferença e na singularidade (RTSG, 2022). 

Nas conferências de 1935, reunidas sob o título Introdução à Metafísica, Heidegger (2012) 
desloca o problema político para o cerne da ontologia, ao diagnosticar a técnica moderna como 
expressão última do esquecimento do Ser. Rússia e Estados Unidos, embora situados em campos 
ideológicos opostos, convergem na estrutura metafísica que os sustenta — uma compreensão do 
ente como objeto disponível, manipulável e calculável. Nesse horizonte, não há espaço para o 
desvelamento originário do Ser, mas apenas para sua subsunção à lógica da eficácia. A Alemanha, 
para Heidegger, figurava não como potência política entre outras, mas como lugar possível de 
uma interrupção epocal — um entre-lugar que, tensionado pelo cerco das potências técnicas, 
talvez ainda guardasse a latência de um outro começo, fundado não na dominação, mas na escuta 
do Ser (Heidegger, 2012). 

Tal resistência funda-se na noção de autoctonia, entendida como a inscrição 
histórico-ontológica do ser em um solo determinado — uma tellus originária que torna possível o 
próprio político. Para Heidegger, a superação das forças dissolventes do niilismo moderno — 
engendradas pela metafísica da subjetividade e pelas revoluções racionalistas do Iluminismo — 
requer o retorno ao enraizamento do Dasein em seu lugar próprio. A perda do domínio espacial 
implica, inevitavelmente, a perda da soberania sobre a temporalidade histórica. Assim, a luta por 
identidade e autodeterminação revela-se indissociável da permanência territorial. Como 
observam Buela (1999) e Chakrabarty (2007), o espaço não é um dado inerte ou físico-natural, mas 
uma configuração de poder, uma estrutura histórica que modela as possibilidades do pensar e do 
agir. Nessa chave, a espacialidade adquire estatuto ontopolítico: é no espaço apropriado — e 
apropriável — que o ser pode desdobrar seu mundo. 

​Nesse contexto, o espaço deixa de ser uma categoria meramente física ou geométrica 
para adquirir valor qualitativo e simbólico. Na ontologia fundamental de Heidegger, o Dasein — o 
ser-aí — tem sua essência não em uma substância, mas na existência mesma: um devir 
constituído por uma estrutura existencial que abre ao campo das possibilidades. Para Dugin 
(2014), essa espacialidade é cooriginária e existencial ao Dasein — ou seja, é aquilo que torna 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


6 PEIXOTO 

possíveis as possibilidades. O ser-no-mundo não habita o espaço como um objeto em um 
recipiente, mas o configura desde sua própria abertura ao ser. 

​No plano metafísico, a substância primeira e originária é a própria Existência. Todos os 
entes derivam dela, e ela mesma subsiste por si, alheia ao nada e às abstrações conceituais que 
procuram contê-la. A Existência é uma realidade singular, imanente e transcendente, que escapa 
à redução lógica. Sua manifestação, multifacetada e variada, pode ser comparada à luz: ora 
ofuscante, ora tênue, expressando os diversos matizes de uma mesma essência. Assim, a 
Existência configura-se como o Ser supremo, causa primeira de todas as causas. A máxima 
metafísica “o Ser é”, transposta à linguagem teológica, revela-se como a afirmação “Deus existe” 
(Perra, 2018). 

​Em uma de suas últimas intervenções públicas, Heidegger afirma que o Ser não se 
manifesta como ente ou conceito, mas como o Sagrado. Tal deslocamento retira o pensamento 
ontológico da metafísica tradicional e o reinscreve na esfera do mistério fundador. O Sagrado, 
nesse horizonte, não é objeto de conhecimento, mas abertura originária em que o Ser se insinua 
como presença inaugural, inapreensível. Trata-se de uma experiência de acolhimento, não de 
domínio. Daí sua tese: nenhuma ação puramente humana — filosófica, técnica ou política — pode 
transformar decisivamente o mundo; apenas uma irrupção que transcenda a vontade, algo que só 
um deus poderia trazer, teria tal potência (Heidegger, 1976). 

​É nesse horizonte que irrompe o conceito heideggeriano de Ereignis, fulcro da virada 
ontológica em sua obra tardia. Tal noção designa o “acontecimento do ser” — não como mero 
evento factual, mas como um desvelamento originário que instaura um mundo, um tempo e um 
espaço. No interior do Ereignis, passado e futuro deixam de ser compreendidos como meras 
sucessões cronológicas para se articularem como dimensões simbólicas de um presente 
policêntrico: o passado enquanto reserva arquetípica de formas ontológicas, o futuro como 
campo de possibilidades de reativação dessas formas. Ambos são tensionados no dinamismo de 
um presente que não é ponto, mas campo de apropriação e abertura do ser. 

​O Ereignis é, portanto, o próprio evento do ser — o momento em que o ser se doa à 
presença. Trata-se de um acontecer-poético-apropriante, expressão que tenta captar a densidade 
semântica do termo, cuja tradução direta para o português permanece problemática. Mais do que 
designar uma simples ocorrência, Ereignis remete à irrupção essencial de uma época no sentido 
mais profundo do termo — não um recorte cronológico, mas uma configuração 
histórico-ontológica do mundo, na qual se decide o modo de habitar do ser-no-mundo. 

​O salto em direção a um novo começo exige mais do que a superação da metafísica: 
requer a reintegração do homem como guardião do ser, apto a apropriar-se poeticamente do 
tempo e a inaugurar um novo mundo histórico. Esse gesto de fundação ressoa em experiências 
como o peronismo e a Revolução Islâmica, nas quais a ruptura com a modernidade ocidental 
manifesta-se como Ereignis — acontecimento originário que instaura uma temporalidade 
kairológica, não linear. Nessas insurgências, a repetição do idêntico não visa a restauração do 
passado, mas a abertura de uma permanência em luta, onde o tempo é reinscrito como campo de 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


7 PEIXOTO 

decisão. Ao recusar o universalismo abstrato da modernidade e sua concepção progressiva do 
tempo, tais movimentos reinscrevem o ser na história e o destino na política, convertendo a 
crítica heideggeriana da técnica em base para uma resistência ontopolítica nas margens do 
mundo. 

​Diante desse horizonte, delineado pela analítica heideggeriana — em que a técnica 
moderna, enquanto Gestell, aliena o Dasein de sua autenticidade —, torna-se possível 
compreender as insurgências do Sul Global como tentativas de rearticulação do ser-no-mundo. 
Conceitos como Ereignis e autoctonia oferecem uma chave hermenêutica para interpretar 
movimentos que, ao recusar a homogeneização metafísica do Ocidente, buscam instaurar 
espacialidades e temporalidades enraizadas. 

 

2. Peronismo como gesto ontopolítico: a insubordinação originária 

Eleito com o apoio de setores conservadores, do movimento sindical, da Igreja Católica, de 
amplas camadas populares e de nacionalistas de direita, Juan Domingo Perón, no século XX, 
insere-se de forma vigorosa na tradição do revisionismo argentino, como aponta Marcelo Gullo 
(2012), ao associar sua trajetória ao resgate do federalismo e à mitologia política do século XIX. 
Sua crítica à história nacional buscava uma nova Argentina, fundamentada nos ideais federais e 
na rejeição das estruturas imperialistas que, segundo ele, deformaram o destino do país. 

Esse projeto de refundação não se limitava ao campo político, mas englobava uma 
reflexão filosófica sobre a ordem social e o papel do povo como sujeito histórico. Perón trouxe 
consigo uma força insurrecional, desafiando as divisões ideológicas do pós-guerra. Em um mundo 
polarizado entre comunismo e liberalismo, sua “Terceira Posição” buscava afirmar uma via 
autônoma, moldada pelas peculiaridades da experiência argentina (Perón, 1985; Gullo, 2015). 

​Sua ascensão coincidiu com uma recepção entusiástica de Heidegger na Argentina, o 
filósofo da moda naquela altura, que adquiriu contornos próprios, marcados por disputas entre 
intelectuais laicos, como Astrada, e professores católicos que ocuparam posições centrais nas 
universidades. Correntes ensaísticas nacionalistas, latino-americanistas e indigenistas também 
se apropriaram criativamente dos conceitos heideggerianos, buscando pensar o ser a partir da 
terra americana. 

​De fato, em seu discurso de posse presidencial em 4 de junho de 1946, Juan Domingo 
Perón delineou uma visão de soberania nacional e justiça social que, embora ancorada em 
pragmatismos institucionais, ressoava com anseios ontológicos profundos. Ao proclamar que “o 
povo é a substância da nação” (Perón, 1946), evocava, ainda que implicitamente, uma concepção 
de comunidade enraizada na historicidade, próxima à noção heideggeriana de Volk10 — o povo 
como expressão do Dasein coletivo (Heidegger, 2012). A afinidade entre essas concepções não se 

10 Volk, termo alemão para “povo”, é usado por Heidegger para designar uma comunidade histórica unida por laços culturais, 
espirituais e ontológicos, distinta de uma mera agregação de indivíduos. No contexto heideggeriano, o Volk é a expressão coletiva 
do Dasein, enraizado em sua historicidade e capaz de configurar um destino comum frente à alienação moderna (Heidegger, 2012). 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


8 PEIXOTO 

dá por mera coincidência conceitual, mas por uma convergência de horizontes: ambos enxergam 
o enraizamento histórico como condição de possibilidade para a autenticidade do ser. 

​Na leitura de Carlos Astrada (1894–1970), Perón não era apenas um ator político, mas a 
expressão de um Ereignis histórico – um desvelar do ser nacional em sua mais autêntica vocação 
coletiva. Ao mobilizar a ideia de uma “revolução existencialista” fundada no Dasein telúrico do 
povo argentino, Astrada conferia ao justicialismo uma dimensão ontológica, que o situava além da 
política convencional, como um gesto de reapropriação do destino comunitário frente à alienação 
da modernidade técnica (Astrada, 1952). 

​O apoio de Astrada ao golpe de 194311 e seu entusiasmo pela figura de Perón como 
líder-caudilho não se explicam apenas no plano político, mas apontam para uma busca ontológica 
de reconfiguração do Dasein coletivo argentino — uma tentativa de fundar um novo mundo 
histórico a partir do solo nacional. Figura central na filosofia argentina, estudou na Alemanha 
entre 1927 e 1931, onde foi discípulo de Heidegger. Em 1946, com as intervenções universitárias, 
alcançou grande destaque, assumindo a cátedra de Gnoseologia e Metafísica na UBA,12 
tornando-se o primeiro professor de dedicação exclusiva do país em 1950. Como diretor do 
Instituto de Filosofia e fundador da revista Cuadernos de Filosofía, consolidou forte influência 
intelectual e foi um dos principais organizadores do Primeiro Congresso Nacional de Filosofia em 
1949. 

​É legítimo afirmar que as decisões do primeiro governo Perón se fundamentam em 
pressupostos filosóficos que refletem a diversidade e a complexidade das influências históricas 
da região, com o objetivo de estabelecer uma base sólida para o desenvolvimento de uma 
identidade política e cultural próprias (Bustos, 2011). Essa concepção de identidade centrada na 
unidade popular diante da alienação externa reverberou intensamente no pensamento filosófico 
argentino da época, o qual buscava interpretar a mobilização peronista como expressão de uma 
renovação ontológica do ser nacional. Intelectuais como Carlos Astrada identificaram nesse 
processo um impulso de emancipação existencial, concebendo a práxis peronista como 
afirmação de uma autenticidade telúrica, enraizada no destino histórico da Argentina (David, 
2004). Tal leitura, longe de ser mero acompanhamento filosófico da política, propunha-se como 
fundamento ontológico para a ação histórica de um povo que, ao afirmar sua singularidade, 
buscava também habitar o tempo com dignidade. 

​O Primeiro Congresso Nacional de Filosofia, realizado em 1949 na Universidad Nacional de 
Cuyo, representou um momento crucial para a recepção do pensamento heideggeriano na 
Argentina. Não por acaso, a presença de Martin Heidegger chegou a ser considerada pelos 
organizadores como destaque internacional do evento. Contudo, por razões políticas e 

12 Universidad de Buenos Aires (UBA). 

11 O golpe de 1943 marcou o fim da chamada "década infame" e deu início a um período de forte influência militar na política 
nacional. Liderado pelo Grupo de Oficiais Unidos (GOU), o golpe depôs o presidente Ramón Castillo e instaurou um governo de facto 
que, embora inicialmente marcado pela instabilidade, abriu caminho para a ascensão política de Juan Domingo Perón, então 
secretário do Trabalho e da Previdência. Esse evento foi decisivo na reconfiguração do sistema político argentino e no surgimento 
do peronismo como força dominante no cenário nacional. 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


9 PEIXOTO 

diplomáticas, sua participação foi descartada (Bustos, 2011). E embora nem todos estivessem 
alinhados diretamente ao peronismo, muitos dos participantes compartilhavam preocupações 
convergentes quanto à afirmação da soberania cultural e à crítica das premissas universalistas da 
modernidade ocidental. 

​Foi nesse cenário que, em 9 de abril, durante a sessão de encerramento do Congresso, 
Juan Domingo Perón proferiu um discurso de grande repercussão, no qual apresentou os 
fundamentos ontológicos e políticos de sua proposta de “Comunidade Organizada”. Diante de uma 
plateia composta por proeminentes intelectuais argentinos — entre eles nomes como Carlos 
Astrada, Luis Juan Guerrero (1899-1957) e Miguel Ángel Virasoro (1900–1966), profundamente 
influenciados pela tradição filosófica alemã e pelas correntes existencialistas —, Perón procurou 
articular uma alternativa espiritualista e humanista aos modelos atomizados do liberalismo e do 
coletivismo. 

​Em sua intervenção em Cuyo, Perón respondeu às crises de valores de seu tempo com 
uma proposta dissidente, enraizada no humanismo e ancorada na tradição cristã. Seu discurso 
delineava uma alternativa capaz de superar o “individualismo amoral” e o “coletivismo 
atomizador”, ao propor a superação da luta de classes em favor de uma harmonia entre indivíduo 
e comunidade. Ao vislumbrar um equilíbrio espiritual entre corpo e alma, Perón afirmava a 
interdependência entre pessoa e coletividade, esboçando uma perspectiva metapolítica fundada 
na figura do homem ibero-americano – especialmente do argentino – como síntese viva de 
múltiplas tradições, apta a elaborar caminhos próprios além da simples reprodução de modelos 
eurocêntricos (Perón, 1949). 

​Como resposta à hegemonia cultural anglo-saxã, emergiu ao redor da figura de Perón um 
hispanismo filosófico que procurava ancorar a identidade nacional em um legado ibérico 
reinterpretado. Em discursos como o proferido em 12 de outubro de 1947 na Academia Argentina 
de Letras, Perón exaltou a “raiz hispânica” como fundamento da nação (Glozman, 2018), 
articulando um vínculo entre o universalismo católico e a historicidade coletiva, em oposição ao 
liberalismo moderno. Nessa perspectiva, o peronismo assumia os contornos de um projeto de 
emancipação cultural e ontológica diante das pressões neocoloniais. 

​No mesmo congresso, Carlos Astrada aprofundou essa perspectiva ao propor o 
existencialismo — sobretudo o de matriz heideggeriana — como chave para pensar a identidade 
argentina. Descreveu o peronismo como um “movimento telúrico”, um Ereignis ontológico capaz 
de desvelar o ser nacional (Astrada, 1949). Ao evocar o comício de 17 de outubro de 1945, via na 
mobilização popular não apenas um ato político, mas uma recusa à modernidade técnica, em 
sintonia com a crítica heideggeriana à alienação do Dasein (Heidegger, 2014). O peronismo, nesse 
sentido, surgia como resposta à Geworfenheit do ser argentino, fundando uma comunidade 
histórica resistente à homogeneização ocidental e afirmadora de sua singularidade (Prestía, 
2019). 

​Por certo, a questão sobre a missão da Argentina na encruzilhada da história mundial, que 
ocupa um lugar central no pensamento e na ação do movimento peronista, emerge em grande 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


10 PEIXOTO 

medida pela aproximação das reflexões sobre a construção de um humanismo existencial, 
contidas nas ideias de Carlos Astrada. Este último procurou extrair as implicações revolucionárias 
da filosofia existencial alemã, recuperar a necessidade de um mito nacional e instigar a realização 
de uma verdadeira revolução existencialista em solo argentino (Astrada, 1952). A proposta, 
construída em torno do conceito de "Comunidade Organizada", ultrapassou a esfera do discurso 
retórico, sendo concretizada na legislação argentina por meio da Convenção Nacional 
Constituinte de 1949. 

Os aportes de Carlos Astrada, ao articular humanismo e existencialismo, delineiam uma 
vertente laica e imanente do pensamento argentino, centrada no Estado e na ação política 
concreta. Sua ontologia revolucionária opunha-se, assim, às correntes de orientação religiosa ou 
transcendentalista, afirmando, em contrapartida, uma filosofia do Sul ancorada na imanência da 
história e na transformação ativa do mundo. Segundo ele, era somente por meio dessa inscrição 
telúrica é possível conceber politicamente uma verdadeira comunidade universal. A nação, 
enquanto fenômeno histórico-espacial, constitui o vínculo originário entre culturas e ideias, 
fundamento imprescindível para toda elaboração coletiva mais ampla (Astrada, 1948). 

​Nesse sentido, como observa Prestía (2019), ele identifica nos discursos de Perón uma 
autenticidade coletiva que ultrapassa a política institucional, recusando a alienação 
técnico-moderna e afirmando o Dasein argentino em sua historicidade telúrica. Nessa chave, a 
técnica deve servir à elevação da existência, inserida numa perspectiva ontopolítica que 
reconcebe o Povo como sujeito histórico originário. Cada povo encarna, segundo Astrada, um 
conteúdo espiritual singular, e é a partir dele que se delineia o compromisso com a realização 
plena da coletividade (Astrada, 1952). 

​De fato, como aponta Alberto Buela, em Ensayos de Disenso (1999), propondo uma leitura 
heideggeriana do peronismo, aponta que o “Ser revolucionário”, nesse contexto, ultrapassa o 
estatuto de categoria filosófica para afirmar-se como sujeito histórico que instaura uma 
temporalidade própria, rompe com a linearidade liberal e reconfigura o mundo a partir de sua 
experiência situada. Consolida-se, assim, uma proposta civilizacional fundada na práxis 
histórico-existencial ibero-americana, na qual o retorno ao ser autêntico configura-se como 
forma de resistência. Tal insurgência, por fim, implica também uma reconfiguração do espaço: a 
irrupção do povo — enquanto Ser revolucionário — reinscreve o espaço social e político a partir de 
sua própria territorialidade. 

​Enquanto Astrada descreve o peronismo como um movimento telúrico — um Ereignis 
histórico ontológico capaz de revelar o ser nacional pela rearticulação entre povo e destino —, sua 
ontologia permanece encerrada no plano imanente, recusando a mediação divina. Ao priorizar o 
vínculo histórico do Dasein argentino com a terra e com sua singularidade cultural, Astrada, assim 
como o peronismo político que interpreta, reforça uma concepção do Ser dissociada do Sagrado, 
na qual a identidade se constrói a partir da história, e não da transcendência (Vazquéz, 2018). 

​Contra esse horizonte imanentista, o também heideggeriano argentino Ismael Quiles 
(1906-1993), contemporâneo de Astrada, propõe uma inflexão decisiva. Antecipando os últimos 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


11 PEIXOTO 

desdobramentos do próprio Heidegger, Quiles (1950; 1988) argumenta que a essência da existência 
não se consuma na exteriorização histórica, mas no retorno do homem a si mesmo e a Deus, por 
meio do conceito de in-sistência. A ek-sistência, entendida como o sair de si, marca apenas o 
início do percurso ontológico, cuja plenitude se realiza na in-sistência: “a essência da existência, 
que se inicia no homem com a ek-sistência, se completa, se realiza e encontra sua plenitude na 
in-sistência (insistere)” (Quiles, 1988, p. 269). Se o ser do homem é in-sistere, ele se encontra 
originariamente vinculado a Deus — re-ligado —, sendo essa dependência essencial o verdadeiro 
fundamento da religião e da própria ontologia. 

​Apesar das diferenças, Astrada e Quiles convergem ao afirmar que a autenticidade do ser 
argentino exige um retorno às raízes históricas — seja pela mobilização do povo (Astrada), seja 
pela reconexão com o sagrado (Quiles). Tal complementaridade sugere que o peronismo poderia 
ter articulado uma síntese entre imanência e transcendência. Sua limitação, porém, residiu na 
incapacidade de integrar essas dimensões, resultando em uma ontologia incompleta e 
desalinhada com a identidade profunda da comunidade argentina. 

​O golpe de 1955,13 ao depor Perón e gerar um vácuo de liderança, expôs as massas a 
narrativas exógenas da modernidade hegemônica. Essa inflexão foi, em grande parte, 
possibilitada pelos próprios elementos modernizadores do peronismo, bem como por seu 
existencialismo laico de feição humanista, que, apesar de suas tensões internas, não rompeu 
completamente com os imperativos ideológicos da Guerra Fria. Setores de esquerda, 
influenciados pela Revolução Cubana, adentraram o peronismo, afastando-o de seus 
fundamentos originários. A incorporação de elementos marxistas e desenvolvimentistas resultou 
na tecnocratização da política e no desenraizamento da experiência histórica argentina (Padron, 
2017). Posteriormente, até mesmo Carlos Astrada abriu maior diálogo com interpretações 
marxistas da realidade argentina (Vernik, 2018). 

​A experiência peronista revela tanto a potência quanto às limitações de uma "ontologia 
insurgente" ancorada na imanência telúrica. Ao mobilizar o Dasein coletivo em torno da justiça 
social e da soberania nacional, o peronismo articulou um Ereignis histórico que desafiou a 
homogeneização técnica da modernidade ocidental. No entanto, sua incapacidade de integrar a 
transcendência espiritual, conforme sugerido por Quiles, restringiu sua resiliência diante das 
narrativas exógenas. 

​Em contraste, a Revolução Islâmica iraniana de 1979, ao enfrentar desafios semelhantes 
de alienação ocidental, consolidou uma ontologia insurgente enraizada no messianismo xiita e na 
reconexão com o Sagrado. Enquanto o peronismo permaneceu preso a uma historicidade laica, o 
Irã foi capaz de articular uma síntese entre imanência política e transcendência espiritual, 
oferecendo uma resposta mais duradoura à colonialidade do ser. A análise a seguir explora como 

13 O golpe de 1955 na Argentina, que depôs Juan Domingo Perón, gerou um vácuo de liderança, expondo as massas a influências 
externas, particularmente as narrativas modernizantes alinhadas com a Guerra Fria. Este contexto permitiu a ascensão de 
projetos políticos diversos, incluindo setores marxistas que, inicialmente, apoiaram o golpe. Partidos socialistas, como o Partido 
Socialista Argentino (PSA), colaboraram com o regime militar da chamada Revolução Libertadora, ocupando cargos públicos e 
apoiando ações repressivas contra o peronismo, como o bombardeio da Plaza de Mayo e os fusilamentos de 1956. 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


12 PEIXOTO 

a Revolução Iraniana transformou a crítica heideggeriana em um projeto revolucionário que 
redefiniu tanto o tempo histórico quanto o espaço geopolítico. 

 

3. Irã e a revolução do Ser: a insurgência como retorno ao fundamento 

A Revolução Islâmica iraniana de 1979, diferentemente do peronismo, emergiu de uma 
crítica ontológica que combinou a resistência à modernidade ocidental com a reafirmação de uma 
temporalidade espiritual enraizada na tradição xiita. Após o golpe anglo-americano de 1953 que 
depôs Mohammad Mossadegh e restituiu Mohammad Reza Pahlavi (1919-1980) ao poder, o Irã 
mergulhou em um vertiginoso processo de ocidentalização orientado por mecanismos 
técnico-burocráticos. A ascensão geopolítica, econômica e militar do país foi notável, mas 
provocou crescente descontentamento. Para muitos, tratava-se de um projeto de europeização 
forçada, alheio às tradições locais. A chamada Revolução Branca, iniciada em 1963, aprofundou 
esse movimento modernizador, promovendo redistribuição de renda, crescimento econômico, 
urbanização intensa e o desmonte dos costumes tradicionais (Coggiola, 2008). 

​Apesar das alegadas conquistas, as tentativas do Xá de transformar o país não foram bem 
recebidas pela população iraniana, majoritariamente rural e apegada aos valores tradicionais e 
religiosos. A insatisfação popular, disseminada pelas cidades iranianas, especialmente entre a 
classe proletária, afetada pelos males da urbanização, criou o terreno para o surgimento de um 
novo grupo de intelectuais. Este grupo buscava compreender a perda da identidade iraniana 
diante da adesão irrestrita à modernidade ocidental (Coggiola, 2008; RTSG, 2022). 

A queda de Mossadegh atuou como o catalisador de um movimento intelectual que, ao se 
fundir com o movimento popular, originou um processo revolucionário sui generis no século XX 
(Hertz, 2003). O exílio de Khomeini, mais do que uma simples sanção política, configurou-se como 
um interregno de gestação e articulação para um movimento de oposição que se enraizou 
profundamente na memória coletiva iraniana, do qual ele emergiria como líder, semeando as 
sementes de uma revolução de proporções monumentais (Montsalvat, 2016). 

​Os estudiosos especializados em estudos iranianos, ao refletirem sobre o 
desenvolvimento singular de uma ideologia islâmica na contemporaneidade do Irã, 
frequentemente a descrevem como um "triunfo do nativismo". Nesse contexto, tem-se enfatizado 
progressivamente a ascensão da filosofia continental nos meios intelectuais dissidentes 
iranianos. 

​Em particular, é Martin Heidegger – ao lado de outros nomes, como Ernst Jünger 
(1895-1998) – quem surge como uma figura imponente, cuja obra se reflete nas manifestações 
específicas de suas teses centrais dentro do cenário iraniano (Montsalvat, 2016; Mirsepassi, 2017). 
Embora não seja possível apontar uma influência direta de Heidegger sobre o pensamento de 
Khomeini e outras lideranças religiosas, sua produção filosófica encontrou ressonância 
significativa em diversos círculos intelectuais iranianos e entre pensadores que desempenharam 
um papel crucial no processo revolucionário (Perra, 2018). 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


13 PEIXOTO 

​Esse afloramento intelectual pode ser compreendido dentro de um contexto histórico rico 
e complexo, que remonta à genealogia de longo prazo do impacto da contra-modernidade alemã 
no Irã. Esse processo tem suas raízes na década de 1920, com as atividades de intelectuais 
iranianos que, na época, publicaram periódicos nacionalistas influentes em Berlim. 

​Um desses periódicos, o Iranshahr, desenvolveu uma concepção coerente do 
nacionalismo iraniano, alinhada aos sentimentos antiocidentais e antimodernistas prevalentes na 
Alemanha de Weimar. Esses mesmos sentimentos chegaram ao Irã, influenciados pelo 
nacionalismo tardio otomano e turco, cujos escritos, especialmente os de Ahmad Kasravi 
(1890-1946), o intelectual nacionalista mais influente do Irã entre as duas guerras que se 
apresentou como precursor direto do discurso antiocidental que emergiria no Irã nos anos 1960 
(Matin-Asgari, 2018). 

​A filosofia existencialista, que percorre uma vasta gama de escritores, ativistas e 
acadêmicos, incluindo, de maneira particularmente significativa, Fardid, Jalal Al-e-Ahmad e 
Shariati, entrelaça-se profundamente com as raízes da Revolução de 1979 no Irã, assim como suas 
consequências. Este conjunto de ideias foi gradualmente emprestado e transmitido ao longo do 
tempo e do contexto histórico (Mirsepassi, 2017; Matin-Asgari, 2018). Contudo, não se trata aqui de 
uma relação causal que vincule diretamente os pensadores da Konservative Revolution alemã à 
Revolução Iraniana, mas sim de uma apropriação original e pivotante, que assimila e transmuta 
essas ideias para uma linguagem acessível, ressoando culturalmente com as massas 
predominantemente xiitas14 do Irã. 

​Neste contexto, intensifica-se a preocupação com a preservação da identidade cultural e 
nacional frente às influências simbólicas e materiais do Ocidente. A dominação estrangeira é 
entendida não apenas como uma imposição político-econômica, mas como uma penetração 
ontológica e civilizacional que ameaça os modos autênticos de habitar e compreender o mundo. 
Ahmad Fardid (1909-1994) argumenta que a modernidade ocidental não se limita à exportação de 
técnicas e instituições, mas impõe um Gestell, ou seja, um enquadramento tecnocientífico que 
reorganiza o real sob a lógica da disponibilidade e funcionalização. Esse dispositivo epocal 
bloqueia a abertura ao Ser, transformando as temporalidades plurais das sociedades orientais em 
simples dados de um processo civilizacional homogêneo. A cultura islâmica, nesse contexto, é 
relegada à condição de resíduo inatual, incapaz de disputar a centralidade simbólica da 
modernidade. Contra esse apagamento, Fardid propõe uma crítica ontológica, centrada no 

14 O xiismo, uma das principais vertentes do Islã, distingue-se por sua ênfase na legitimidade espiritual da linhagem do Profeta 
Maomé, especialmente por meio do martírio do imã Husseim. No contexto da Revolução Islâmica iraniana, o xiismo foi 
reinterpretado por pensadores como Ali Shariati como uma matriz teológico-política de resistência histórica, articulando o 
messianismo imanente do mahdismo à luta contra a dominação cultural e técnica do Ocidente moderno. A isso deu-se o nome de 
xiismo vermelho (Montsalvat, 2016). 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


14 PEIXOTO 

conceito de Gharbzadegi15 — a alienação cultural provocada pela imposição ocidental (Fardid, 
1974). 

​Nesse horizonte crítico, Fardid (1974; 2008) introduz o conceito de Gharbzadegi, 
posteriormente aprofundado e popularizado por Jalal Al-e-Ahmad (1923-1969), que o traduziu em 
uma crítica cultural acessível ao público iraniano. Para Al-e-Ahmad (1984), o Gharbzadegi — ou 
“ocidentalite” — designa uma patologia cultural que corrói as sociedades não ocidentais por meio 
da imitação acrítica dos valores, instituições e estilos de vida ocidentais. Mais do que uma 
condenação ao Ocidente em si, trata-se de uma denúncia à alienação simbólica que compromete 
a autenticidade cultural e inviabiliza um desenvolvimento enraizado e autônomo. 

​No âmago de sua crítica à modernidade, Al-e-Ahmad (1923–1969) opõe autenticidade e 
inautenticidade por meio do conceito de Gharbzadegi — uma intoxicação cultural decorrente da 
assimilação acrítica do Ocidente (Mirsepassi, 2011). A religião, nesse quadro, emerge como último 
reduto de resistência espiritual frente à homogeneização técnico-cultural moderna, justificando 
seu apelo a um retorno à autenticidade islâmica como base para a reconstrução de sentido 
(Al-e-Ahmad, 1984). Tal perspectiva ecoa na crítica cultural de Khomeini (1902–1989), que, ao citar 
Al-e-Ahmad, denuncia a “cultura venenosa do imperialismo” e convoca o resgate da tradição 
corânica como contraponto à erosão espiritual promovida pela modernidade ocidental 
(Abrahamian, 1993). 

​A crítica ao gharbzadegi, transformada em um dos pilares ideológicos da Revolução 
Iraniana de 1979, ultrapassou a abstração retórica da rejeição ao Ocidente e se traduziu em 
iniciativas concretas de orientação socializante. Entre essas medidas, destacam-se a 
nacionalização de setores estratégicos da indústria, a defesa de uma economia autossuficiente e 
a afirmação de uma independência que se colocava simultaneamente contra o imperialismo 
ocidental e contra o materialismo ateísta do bloco soviético (Coggiola, 2008). 

​A crítica cultural de Al-e-Ahmad, centrada na denúncia da alienação ocidental, foi 
reelaborada por Ali Shariati (1933–1977), que a enraizou no messianismo xiita, conferindo-lhe uma 
dimensão espiritual e mobilizadora voltada à transformação revolucionária (Shariati, 1980). No 
plano das ideias, o desencanto com o socialismo real transcendia os círculos intelectuais, 
tornando-se um sentimento histórico palpável. O traço distintivo desse movimento reside na 
síntese singular entre o messianismo xiita e uma mobilização popular de base, articulada de modo 
radical, mas pragmaticamente orientada. Nesse novo horizonte político, consolidou-se uma 
gramática própria, na qual o vocabulário da luta de classes foi religiosamente ressignificado. 

​A crítica heideggeriana ao esquecimento do Ser ressoava em pensadores como Shariati, 
que, ao denunciar o empobrecimento espiritual da modernidade, rejeitava tanto o liberalismo 
burguês quanto o comunismo burocrático. Para Shariati, embora superficiais em suas diferenças, 

15 Gharbzadegi, termo persa que significa “ocidentalite” ou “intoxicação pelo Ocidente”, foi cunhado por Ahmad Fardid e 
popularizado por Jalal Al-e-Ahmad. Descreve a perda de identidade cultural devido à adoção acrítica de valores, instituições e 
estilos de vida ocidentais, vista como uma forma de alienação que compromete a autenticidade de sociedades não ocidentais 
(Al-e-Ahmad, 1984). 
 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


15 PEIXOTO 

ambas as doutrinas compartilhavam o mesmo reducionismo antropológico: viam o homem 
apenas como um ser econômico, desprovido de interioridade e vocação transcendental (Shariati, 
1980). Sua crítica, alicerçada em uma concepção ontológica do humano, reforçava o desejo por 
alternativas que reconciliassem ética e política de maneira mais profunda e elevada. 

​De fato, a contribuição de Ali Shariati, ao fundir o messianismo xiita com uma crítica 
ontológica da modernidade, abriu caminho para sua reconfiguração política nas mãos do aiatolá 
Khomeini (Montsalvat, 2016). Este último, dotado de notável retórica, apropriou-se das categorias 
dicotômicas da esquerda secular — os oprimidos (mostazafin) contra os opressores (mostakberin), 
os pobres (foqara) contra os ricos (sarvatmandan), os marginalizados das favelas 
(zagheh-neshin-ha) contra os habitantes dos palácios (kakh-neshin-ha) — para articular uma 
crítica ao sistema global (Matin, 2013). Como observa Abrahamian (1993), o notável é que essa 
simbologia, antes monopólio do discurso marxista, passou a ser mobilizada por um aiatolá. 

​A Revolução Iraniana configura-se não apenas como um evento político, mas como uma 
reconfiguração ética e espiritual profunda, que une críticas à modernidade ocidental com a 
proposta de uma alternativa enraizada na tradição islâmica e nas demandas concretas do povo 
iraniano. O discurso islâmico iraniano, especialmente em sua vertente mais conservadora, 
revela-se paradoxalmente o mais radical e revolucionário. Essa formulação é moldada tanto pela 
tradição xiita messiânica e mística quanto por influências da crítica contrailuminista europeia 
(Mirsepassi, 2017). A força dessas interpretações não reside apenas em sua coerência lógica ou 
aderência empírica, mas na autenticidade com que se inserem, de forma consciente, no fluxo da 
história. 

​Aqui, talvez, resida o ponto crucial da questão. Chakrabarty (2007), em certo momento, 
aludiu à necessidade de encontrar uma maneira de unir as aproximações secularista-historicista 
e não-secularista e não-historicista do mundo, levando a sério a questão das diversas formas de 
"ser-aí-no-mundo" (Dasein) (p. 22). No entanto, no debate entre modernidade e pós-modernidade, 
a pós-modernidade, ao se configurar como uma consciência desiludida, ainda mantém um foco 
peculiarmente moderno. 

​Pensadores iranianos, ao retomarem criticamente Heidegger e autores vinculados à 
Konservative Revolution, como Jünger, concebem a Técnica não meramente como ferramenta, 
mas como um modo de desvelamento do ser que consagra a racionalidade instrumental como 
horizonte dominante da existência (Montsalvat, 2016; Mirsepassi, 2017). Tal compreensão implica 
uma crítica ontológica ao progresso técnico, identificado como vetor de alienação e 
desumanização. 

​Diante desse diagnóstico, esses intelectuais defendem a urgência de um retorno às raízes 
espirituais e religiosas mais profundas de sua tradição, vistas como reservas simbólicas capazes 
de resistir às dinâmicas niveladoras e dessacralizadoras da modernidade secular. Em contraste 
com a narrativa iluminista do progresso, que exalta a técnica como promessa de emancipação, 
afirmam que a verdadeira liberdade reside na reapropriação de uma espiritualidade enraizada, 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


16 PEIXOTO 

capaz de oferecer sentido e orientação diante da erosão ontológica imposta pela modernidade 
ocidental. 

​Essa perspectiva não apenas desafia as premissas ocidentais sobre a inevitabilidade do 
progresso e da racionalidade técnica, mas também oferece uma visão alternativa do tempo, da 
história e da moralidade, centrada na transcendência e na renovação espiritual. Ao fazer isso, os 
pensadores iranianos inserem a revolução não apenas no plano político, mas também como um 
movimento profundamente espiritual, cujo objetivo é restaurar a ordem moral e ética perdida sob 
os efeitos corrosivos da modernidade. 

​A Revolução Iraniana, em sua crítica à modernidade, afirma que a única crítica 
verdadeiramente eficaz e abrangente à modernidade é aquela que é conduzida a partir de uma 
perspectiva pré-moderna. Nas esferas pré-modernas, vinculadas a uma verticalidade 
transcendental que perpassa as diversas tradições autóctones, essa crítica encontra seu terreno 
mais fértil, permitindo uma avaliação e questionamento dos pressupostos modernos de forma 
autêntica e profunda. O retorno a essas fontes, portanto, não é uma nostalgia regressiva, mas 
uma tentativa de acessar uma forma mais genuína de experiência e sabedoria. 

​Fardid  (1974; 2008) remete à tese de Heidegger, especialmente na "Introdução à 
Metafísica" (Heidegger, 2012), para argumentar que o antropocentrismo e o racionalismo 
predominantes na Grécia antiga substituíram a autoridade divina, alienando o ser humano do 
sagrado e desestruturando sua essência, o Dasein. Essa alienação espiritual, para Fardid, não era 
meramente um fenômeno da modernidade ocidental, mas um processo profundamente enraizado 
na história do pensamento ocidental desde seus primórdios. Assim, o filósofo iraniano instiga que 
o Irã busque um retorno às suas fontes de pensamento, não como um movimento regressivo ou 
reacionário, mas como uma busca por um "novo começo" — o Der Anfang16 de Heidegger. 

​Essa proposta de retorno, como destaca Mirsepassi (2017), articulava-se à tentativa de 
compreender a crise da modernidade não como mero impasse político ou técnico, mas como uma 
alienação espiritual que exigia uma reconexão ontológica com as raízes do ser. Tal movimento, 
análogo à jornada heideggeriana rumo ao "amanhecer" pré-socrático, não almejava reviver a 
tradição grega, mas reencontrar a fonte originária do pensamento autêntico — não mais no 
Ocidente, mas no Oriente islâmico, envolto em mistério e profundidade. 

​Ao transpor para o contexto iraniano o papel que Heidegger atribui à Alemanha como 
“nação espiritual do meio”, Ahmad Fardid deslocava para o Islã — e não para uma tradição 
ocidental exaurida — a possibilidade de reencontro com a experiência originária do Ser. O 
abandono do Gharb (Ocidente) não era mero gesto político ou cultural, mas exigência ontológica: 
uma desconstrução das estruturas metafísicas que sustentam a modernidade. 

​Tal como Heidegger buscava desmontar a metafísica ocidental para recuperar o ser 
autêntico, Fardid (1974) via na crítica ao Ocidente um caminho para restaurar uma forma de vida 

16 O termo Der Anfang em Heidegger refere-se ao conceito de "origem" ou "início", sendo central para sua reflexão sobre o ser e o 
tempo. Heidegger explora o Anfang como um ponto de abertura para a compreensão do ser, que não é um começo linear ou 
objetivo, mas está relacionado à historicidade e à finitude humana, influenciando a maneira como a filosofia ocidental interpreta o 
ser ao longo do tempo (Heidegger, 2018). 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


17 PEIXOTO 

enraizada na interioridade espiritual islâmica. O retorno ao Islã, nesse sentido, não implicava 
regressismo, mas uma reconexão com a profundidade existencial obliterada pela racionalidade 
técnico-secular. Superar o Gharbzadegi significava, portanto, instaurar uma reviravolta epocal, 
apta a romper com a alienação moderna e reabrir o horizonte do Ser. 

​Nesse contexto, a "obediência espiritual" que emergia, embora enraizada em contextos 
distintos, compartilhava com a proposta heideggeriana o mesmo impulso fundamental: resgatar 
uma forma de vida capaz de restaurar o vínculo com o ser, a espiritualidade e a tradição, 
profundamente desestruturado pelas dinâmicas da modernidade secularizada. Para Fardid (1974, 
2008) e seus interlocutores, esse retorno não era uma simples resistência ou recusa à 
modernidade, mas uma reapropriação ontológica do ser, em busca de um sentido mais profundo e 
autêntico para a existência. 

​Neste horizonte, a potência humana manifesta-se na capacidade de atribuir sentido à 
existência como processo histórico e cultural em contínua atualização. Cada projeto humano, 
situado em seu contexto, tende a universalizar-se ao afirmar a plenitude da experiência contra 
formas degradadas da vida cotidiana. Tal leitura enxerga a história como atualização das 
possibilidades do ser, tensionada pelo risco constante da alienação. 

​A partir da ontologia heideggeriana, Ali Shariati distingue dois modos de ser: um, 
estatístico e superficial, marcado pela simples inserção social do indivíduo; outro, autêntico, que 
emerge da espessura histórica da cultura, da arte e da espiritualidade. No primeiro, o homem é 
apenas mais um; no segundo, é sujeito de uma identidade que o inscreve na história e o vincula a 
um legado que transcende o dado biológico. É essa forma densa de ser que, para Shariati, confere 
ao indivíduo responsabilidade e singularidade, permitindo-lhe habitar o mundo com profundidade 
e sentido (Shariati, 1978). 

​A retomada da consciência marca o início da busca por autenticidade, abrindo 
possibilidades fundamentais. O desafio não é restaurar um logos exaurido — o que, segundo 
Heidegger, seria inautêntico — mas instaurar uma nova filosofia, capaz de realizar um Ereignis em 
nossa época. Mais do que uma restauração do passado, trata-se de atualizar o ser, abrindo novos 
caminhos à experiência humana, em sintonia com as exigências do presente e a transformação 
do porvir. 

​Assim, a visão de retorno à autenticidade não é regressiva, mas envolve uma 
reapropriação e reconstrução do que é essencial para o ser humano, sendo simultaneamente 
criadora e restauradora. Nesse sentido, a crítica de Shariati e outros pensadores contemporâneos 
se alinha à proposta heideggeriana, que rejeita a modernidade superficial e busca um novo 
começo, um retorno à essência do ser que, longe de resurgir em formas decadentes, se manifesta 
em um movimento de renovação e recriação do presente. 

​A revolução autóctone ergue-se como uma força antagônica que se opõe aos excessos da 
civilização moderna, seja à esquerda, seja à direita. Neste processo, destaca-se uma força 
apocalíptica que unifica povo, ideologia e divindade, formando um poder coeso de renascimento 
espiritual. Essa força, ao amalgamar libertação nacional e renovação espiritual, reflete um 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


18 PEIXOTO 

impulso de superação das crises contemporâneas e de recuperação de uma autenticidade 
perdida (Montsalvat, 2016). 

​Na única carta endereçada a um chefe de Estado estrangeiro, o Aiatolá Khomeini (1989) 
advertiu Mikhail Gorbachev sobre o risco de que o colapso soviético se traduzisse em mera 
adesão ao modelo liberal-capitalista ocidental. Sua crítica, contudo, transcende o plano 
geopolítico: é, antes de tudo, ontológica. 

​Na epístola de 1989, mais do que uma análise política, delineia-se uma meditação sobre o 
Ser, a história e a espiritualidade — um horizonte que remete diretamente à filosofia de Martin 
Heidegger. Para Khomeini, a Revolução de 1917 fracassou desde sua gênese, ao desconsiderar os 
fundamentos espirituais imprescindíveis à realização plena do humano. À semelhança de 
Heidegger, ele compreende que o eclipse do sagrado no mundo moderno conduz à atomização do 
ser, à perda de sua essência e ao esquecimento de sua origem metafísica. 

​Nesse sentido, Khomeini reconhece no homem uma inclinação ontológica ao Absoluto — 
um anseio que transcende o domínio da técnica e do poder, apontando para uma Verdade eterna e 
incondicionada. A vocação humana para o Infinito, manifesta no ímpeto de ultrapassar os limites 
do conhecimento, expressa-se, segundo Khomeini, como uma tensão interior que o orienta à 
união com o Real — Deus — na qual deseja dissolver-se. A sede de imortalidade inscrita na alma 
testemunha a presença de um Mundo Eterno, imune à finitude. 

​Sua crítica à modernidade e ao materialismo revolucionário busca reposicionar o ser 
humano diante do sagrado e da transcendência, propondo o retorno a uma ordem ontológica 
superior e indestrutível. A carta dirigida ao líder soviético desvela, assim, o âmago da Revolução 
Iraniana: mais que uma ruptura política, ela visa à ressurreição do sagrado em um mundo que o 
exilou. O que está em jogo, enfim, é a reinstituição de Deus como centro da vida individual e 
coletiva (Khomeini, 1989). 

​A resposta da Revolução Iraniana, com sua interpretação híbrida do pensamento de 
Heidegger, ressoa de maneira explícita e enfática: "somente Deus". Tal resposta articula uma 
visão ontológica que percebe na modernidade um desenraizamento da experiência humana, um 
afastamento da totalidade do ser e do sagrado. Para os pensadores iranianos, a modernidade não 
só fragmentou a sociedade, mas também despojou o homem de sua conexão transcendental, 
relegando-o a um estado de alienação existencial, no qual a busca por sentido se vê distorcida 
pela secularização e pela perda da relação direta com o divino. 

​Assim, a revolução, ao reavivar a centralidade de Deus, propõe uma reintegração 
ontológica do ser humano ao seu fundamento transcendente, um retorno à totalidade perdida em 
meio à fragmentação. Esse retorno ao sagrado, refletido em sua busca por uma sociedade 
islâmica ideal, é simultaneamente um ato de resistência à secularização do mundo moderno e 
uma reafirmação da primazia do divino no escopo da vida humana e política (Khomeini, 1980). 

​A insurgência iraniana configura-se como um processo de transformação que ultrapassa 
os marcos da revolução moderna. Ao articular o enraizamento espiritual com a reconfiguração da 
soberania política, o caso iraniano reatualiza categorias centrais da existência — tempo, espaço e 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


19 PEIXOTO 

destino — para além da lógica teleológica da modernidade ocidental, aproximando-se de forma 
pioneira dos horizontes do pensamento multipolar. É precisamente dessa zona de interseção — 
entre imanência e transcendência, entre o político e o ontológico — que se impõe a necessidade 
de uma reflexão mais abrangente sobre a insurgência enquanto acontecimento simultaneamente 
existencial e geopolítico. 

 

Ponderações Finais: revolução como possibilidade ontológica 

​Este estudo analisou o peronismo argentino (1946-1955) e a Revolução Islâmica iraniana 
(1979) como insurgências existenciais que, à luz da filosofia heideggeriana, desafiaram a 
homogeneização técnico-metafísica da modernidade ocidental. A análise 
hermenêutico-comparativa evidenciou que ambos os movimentos mobilizaram uma "ontologia 
insurgente", em oposição à linearidade ocidental. A filosofia de Heidegger, com conceitos como 
Ereignis, Dasein e autoctonia, revelou essas experiências como gestos ontopolíticos que 
redefiniram tempo histórico e espaço geopolítico. 

​No caso argentino, o peronismo, interpretado por Carlos Astrada como um Ereignis 
telúrico, uniu o Dasein coletivo em torno da justiça social e soberania nacional, rejeitando a 
alienação imposta pela modernidade técnica. No entanto, sua ênfase na historicidade laica e 
mobilização popular limitou sua resiliência, como apontado por Ismael Quiles. O golpe de 1955 e a 
infiltração de narrativas exógenas, como o marxismo, expuseram sua "ontologia incompleta", sem 
conseguir conciliar imanência e transcendência. 

​Por outro lado, a Revolução Islâmica iraniana, ao integrar a transcendência espiritual com 
a mobilização popular conseguiu criar uma nova temporalidade geopolítica, resistente à 
homogeneização global. A liderança de Khomeini, ao reinterpretar categorias seculares sob uma 
gramática religiosa, exemplificou como a reconexão com o Sagrado, um conceito enfatizado por 
Heidegger, fortaleceu a durabilidade da revolução. 

​Apesar das diferenças, ambos os movimentos compartilharam a recusa à colonialidade do 
ser e a afirmação de um Dasein coletivo enraizado em espaços ontopolíticos próprios. Esses 
processos revelam a potência de formas singulares de habitar a história, desafiando o monopólio 
ocidental da modernidade. Em um contexto contemporâneo de multipolaridade, com o Irã se 
unindo aos BRICS e a Argentina tensionando com paradigmas liberais, a revisitação do peronismo 
e da Revolução Islâmica sob a ótica heideggeriana reativa possibilidades de resistência 
ontopolítica. Estes movimentos sugerem que a soberania é mais do que uma questão 
jurídico-institucional, sendo uma projeção de sentido histórico enraizado no ser dos povos. Ao 
tensionar imanência e transcendência, espaço e tempo, esses processos abrem um horizonte 
policêntrico, onde a autenticidade ontológica emerge como força transformadora.  

 

 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


20 PEIXOTO 

Referências 

ABRAHAMIAN, Ervand. Khomeinism: Essays on the Islamic Republic. Berkeley: University of 
California Press, 1993. 

AL-E AHMAD, Jalal. Occidentosis: A Plague from the West. Teerã: Mizan Press, 1984. 

ASTRADA, Carlos. El mito gaucho. Buenos Aires: Cruz del Sur, 1948. 

______. Ser, humanismo, "existencialismo": (una aproximación a Heidegger). Buenos Aires: 
Ediciones Kairós, 1949. 

______. La revolución existencialista. Buenos Aires: Nuevo Destino, 1952. 

BUELA, Alberto. Ensayos de disenso. Barcelona: Nueva República, 1999. 

BUSTOS, Nora Andrea. Carlos Astrada: Sociología de la guerra y filosofía de la paz. In: Cuadernos 
de Marte, n. 1, Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires, 2011, p. 103-124. Disponível em: 
https://publicaciones.sociales.uba.ar/index.php/cuadernosdemarte/article/view/656. Acesso em: 
17 abr. 2025. 

CHAKRABARTY, Dipesh. Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference. 
Princeton: Princeton University Press, 2007. 

COGGIOLA, Osvaldo. A revolução iraniana. São Paulo: Editora Unesp, 2008. 

DAVID, Guillermo. Carlos Astrada: La filosofía argentina. Buenos Aires: El cielo por asalto, 2004. 

DUGIN, Aleksandr. Martin Heidegger: The Philosophy of Another Beginning. Arlington: Radix, 
2014. 

FARDID, Ahmad. Soqut-e-Hedayat dar Chaleh-ye harz-e adabiyyat-e Faranse. In: Ettela’at, Teerã: 
[s.n.], 1974. 

______. Didar e Farahi va Fotuhate Aakhare Zamaan. 2. ed., Teerã: Moassesseye Farhangi va 
Pajoheshi Chap va Nashr Vaza, 2008. 

GLOZMAN, Mara. Sobre la construcción de series en el trabalho de archivo: A propósito del 
“discurso hispanista” en el primer peronismo. In: Heterotopías, v. 1, n. 2, Córdoba: Universidad 
Nacional de Córdoba, 2017, p. 1-33. 2025. 

GULLO, Marcelo. Perón, teniente rosista y presidente sanmartiniano. In: O’DONNELL, Pacho (ed.). 
La otra historia: El revisionismo nacional, popular y federalista. Buenos Aires: Ed. Ariel, 2012. 

______. La defensa nacional en el pensamento estratégico de Juan Domingo Perón: 1945-1955. In: 
Revista Brasileira de Estudos Estratégicos, n. 7, [s.l.]: [s.n.], 2015. Disponível em: 
https://rbee.emnuvens.com.br/revista/article/view/76.  Acesso em: 17 abr. 2025. 

HEIDEGGER, Martin. Nur noch ein Gott kann uns retten. In: Der Spiegel, n. 30, Hamburgo: [s.n.], 
1976, p. 193-219. 

______. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. Petrópolis: Vozes, 2006. 

______. Introdução à Metafísica. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2012. 

​ ​ Revista Espirales 

https://publicaciones.sociales.uba.ar/index.php/cuadernosdemarte/article/view/656
https://rbee.emnuvens.com.br/revista/article/view/76
https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


21 PEIXOTO 

______. Ser e Tempo. Campinas: Unicamp; Petrópolis: Vozes, 2014. 

______. Contribuições à filosofia: Do acontecimento apropriador (Beiträge zur Philosophie: 
Vom Ereignis). Rio de Janeiro: Via Verita, 2018. 

HERTZ, Noreena. The Silent Takeover: Global Capitalism and the Death of Democracy. Nova 
York: Harper Collins, 2003. 

KHOMEINI, Ruhollah. We shall confront the world with our ideology. Middle East Report, [s.l.], n. 
88, [s.p.], jun. 1980. Disponível em: 
https://merip.org/1980/06/khomeini-we-shall-confront-the-world-with-our-ideology/. Acesso 
em: 22 abr. 2025. 

______. Message to the Pilgrims. In: Islam and Revolution: Writings and Declarations of Imam 
Khomeini. Berkeley: Mizan Press, 1981. 

______. A Call to Divine Unity: Letter of Imām Khomeinī, The Great Leader of the Islamic 
Revolution and Founder of the Islamic Republic of Iran to President Mikhail Gorbachev, Leader 
of the Soviet Union. Teerã: [s.n.], 1989. 

INGOLD, Tim. Being Alive: Essays on Movement, Knowledge and Description. London: 
Routledge, 2011. 

MATIN, Kamran. International relations in the making of political Islam: interrogating 
Khomeini’s ‘Islamic government’. Journal of International Relations and Development, v. 16, n. 4, p. 
455-482, 2013. Disponível em: https://doi.org/10.1057/jird.2012.15. Acesso em: 22 abr. 2025. 

MATIN-ASGARI, Afshin. Both Eastern and Western: An Intellectual History of Iranian Modernity. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2018. 

MIRSEPASSI, Ali. Political Islam, Iran and the Enlightenment: Philosophies of Hope and Despair. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2011. 

______. Transnationalism in Iranian Political Thought: The Life and Times of Ahmad Fardid. In: The 
Global Middle East, n. 1, Nova York: Cambridge University Press, 2017. 

MONTSALVAT, Eugene. The Iranian Precursors of The Fourth Political Theory. [S.l.]: [s.n.], 2016. 
Disponível em: https://katehon.com/article/iranian-precursors-fourth-political-theory. Acesso 
em: 17 abr. 2025. 

PADRON, Juan Manuel. ¡Ni yanquis, ni marxistas! Nacionalistas: Nacionalismo, militancia y 
violencia política: El caso del Movimiento Nacionalista Tacuara en la Argentina, 1955-1966. Los 
Polvorines: Editorial de la Universidad Nacional de General Sarmiento, 2017. 

PERÓN, Juan Domingo. Discurso de posse presidencial. Buenos Aires: [s.n.], 1946. 

______. La comunidad organizada. Buenos Aires: Ediciones Evita, 1949. 

______. Del poder ao exílio: Cómo y quiénes me derrocaron. Buenos Aires: Síntesis, 1982. 

______. Tercera Posición y Unidad Latinoamericana. Buenos Aires: Biblos, 1985. 

​ ​ Revista Espirales 

https://merip.org/1980/06/khomeini-we-shall-confront-the-world-with-our-ideology/
https://merip.org/1980/06/khomeini-we-shall-confront-the-world-with-our-ideology/
https://doi.org/10.1057/jird.2012.15
https://katehon.com/article/iranian-precursors-fourth-political-theory
https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


22 PEIXOTO 

PERRA, Daniele. Ernst Niekisch e il regno dei demoni. [S.l.]: [s.n.], 2018. Disponível em: 
https://www.lintellettualedissidente.it/controcultura/letteratura-2/ernst-niekisch-regno-dei-dem
oni. Acesso em: 17 abr. 2025. 

______. Le vie del ritorno nel XX secolo. [S.l.]: [s.n.], 2018. Disponível em: 
https://www.lintellettualedissidente.it/controcultura/filosofia/martin-heidegger-ruhollah-khomei
ni/. Acesso em: 17 abr. 2025. 

PRESTÍA, Martín José. El pensamiento de Perón en el «instante decisivo» de nuestro tiempo: 
La decisión. Una lectura de La comunidad organizada. In: Unión Personal Civil de la Nación. 
Instituto de Formación y Actualización Política. Buenos Aires: Upcn, 2019. 

QUILES, Ismael. La proyección final del existencialismo. El in-sistencialismo. Valoración de la 
filosofía existencial a través de sus últimas exigencias. In: Actas del Primer Congreso 
Nacional de Filosofía, tomo II. Mendoza: Universidad Nacional De Cuyo, 1950. 

______. El existencialismo: Sartre, Heidegger, Marcel, Lavelle. Buenos Aires: Ediciones Depalma, 
1988. 

RTSG PUBLICATIONS. The End of Modernity: Heidegger and Iran – How the Islamic Revolution 
Strangled Western Thought into Submission. [S.l.]: [s.n.], 2022. Disponível em: 
https://rtsg.substack.com/p/the-end-of-modenity-heidegger-and. Acesso em: 17 abr. 2025. 

SHARIATI, Ali. Majmuah Asar (Collected Works). Vol. 4, Bāzgasht. Teerã: Ershad, 1978. 

______. Marxism and Other Western Fallacies. Teerã: Mizan, 1980. 

TORABI, Hossein (Diretor). For Freedom (Baraye Azadi). [Documentário]. Irã: Documentary and 
Experimental Cinema Development Center, 1979. 109 min.​ 

VAZQUEZ, Santiago Hernán. Debates en el Primer Congreso Nacional de Filosofía (Argentina, 1949): 
A Propósito de la Compatibilidad Entre Existencialismo y Teísmo. In: Universum, Talca, v. 33, n. 2, 
p. 235-264, dic. 2018. 

VERNIK, Emiliano. Carlos Astrada: La nación como mito y traducción. In: Tensões Mundiais, v. 6, n. 
10. Fortaleza: [s.n.], 2018, p. 35-53. Disponível em: 
https://revistas.ufc.br/tensoesmundiais/article/view/654. Acesso em: 17 abr. 2025. 

 

​ ​ Revista Espirales 

https://www.lintellettualedissidente.it/controcultura/letteratura-2/ernst-niekisch-regno-dei-demoni
https://www.lintellettualedissidente.it/controcultura/letteratura-2/ernst-niekisch-regno-dei-demoni
https://www.lintellettualedissidente.it/controcultura/filosofia/martin-heidegger-ruhollah-khomeini/
https://www.lintellettualedissidente.it/controcultura/filosofia/martin-heidegger-ruhollah-khomeini/
https://rtsg.substack.com/p/the-end-of-modenity-heidegger-and
https://revistas.ufc.br/tensoesmundiais/article/view/654
https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


23 PEIXOTO 

ENTRE TEERÃ E BUENOS AIRES; A REVOLUÇÃO EXISTENCIALISTA EM PERSPECTIVA 
HEIDEGGERIANA 

Resumo: Este estudo analisa, por meio de uma abordagem hermenêutica, os processos revolucionários do 
século XX na Argentina e no Irã, destacando sua resistência ontológica às narrativas hegemônicas da 
modernidade ocidental. Enraizados na ontologia heideggeriana, esses movimentos articulam uma busca 
por autenticidade mediante perspectivas imanentes (laicas, históricas) e transcendentais (espirituais, 
religiosas), em oposição às ideologias dominantes. Por meio de pensadores nativos, examina-se como a 
soberania territorial afirma temporalidades distintas, distinguindo modernidade e contemporaneidade. A 
dinâmica multipolar do espaço e do tempo, tensionada entre imanência e transcendência, reconfigura a 
ordem geopolítica global, evidenciando a potência das insurgências existenciais na constituição de um 
mundo policêntrico. 
Palavras-chave: Existencialismo político; Ontologia insurgente; Heideggerianismo; Revolução iraniana; 
Peronismo. 

 

ENTRE TEHERÁN Y BUENOS AIRES: LA REVOLUCIÓN EXISTENCIALISTA EN PERSPECTIVA 
HEIDEGGERIANA 

Resumen: Este estudio, mediante un enfoque hermenéutico, analiza los procesos revolucionarios del siglo 
XX en Argentina e Irán, destacando su resistencia ontológica a las narrativas hegemónicas de la 
modernidad occidental. Arraigados en la ontología heideggeriana, estos movimientos articulan una 
búsqueda de autenticidad mediante perspectivas inmanentes (laicas, históricas) y trascendentales 
(espirituales, religiosas), en oposición a las ideologías dominantes. A partir de pensadores autóctonos, se 
examina cómo la soberanía territorial afirma temporalidades distintas, distinguiendo modernidad y 
contemporaneidad. La dinámica multipolar del espacio y del tiempo, tensionada entre inmanencia y 
trascendencia, reconfigura el orden geopolítico global, evidenciando la potencia de las insurgencias 
existenciales en la conformación de un mundo policéntrico. 
Palabras claves: Existencialismo político; Ontología insurgente; Heideggerianismo; Revolución iraní; 
Peronismo. 

 

BETWEEN TEHRAN AND BUENOS AIRES: THE EXISTENTIALIST REVOLUTION IN HEIDEGGERIAN 
PERSPECTIVE 

Abstract: This study, through a hermeneutic approach, analyzes the 20th-century revolutionary processes 
in Argentina and Iran, highlighting their ontological resistance to hegemonic Western modernity narratives. 
Rooted in Heideggerian ontology, these movements pursue authenticity through immanent (secular, 
historical) and transcendental (spiritual, religious) perspectives, opposing dominant ideologies. Drawing on 
native thinkers, it examines how territorial sovereignty affirms distinct temporalities, distinguishing 
modernity from contemporaneity. The multipolar dynamic of space and time, tensioned between 
immanence and transcendence, reshapes the global geopolitical order, underscoring the potency of 
existential insurgencies in shaping a polycentric world. 
Keywords: Political Existentialism; Insurgent Ontology; Heideggerianism; Iranian Revolution; Peronism. 
 

​ ​ Revista Espirales 

https://revistas.unila.edu.br/espirales/index


 

RECEBIDO EM: 16 de maio de 2024  
APROVADO EM: 22 de abril de 2025  
PUBLICADO EM: 15 de julho de 2025 
 
SUGESTÃO DE CITAÇÃO:  
PEIXOTO, Gabriel Rodrigues. Entre Teerã e Buenos Aires: A Revolução Existencialista em 
Perspectiva Heideggeriana.  Revista Espirales, v. 9, e-location: e2282886912, 2025. DOI: 
https://doi.org/10.29327/2282886.9.1-2     
 
EDITORIA-CHEFE: Tereza Spyer e João Barros II 
EDITORIA ADJUNTA: Besna Yacovenco, Marina Magalhães Moreira e Orlando Bellei Neto 
EDITORIA EXECUTIVA: Orlando Bellei Neto 
REVISÃO: Cibelle Burdulis da Motta 
DIAGRAMAÇÃO: Alessandra Renata de Melo Teixeira 
 

 

 

https://doi.org/10.29327/2282886.9.1-2

