
 

 

1
 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

Tradições populares no Ceará 

Ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

 

Gabriel Freitas de Sousa 

Indígena da Nação Karão Jaguaribaras, 

do estado do Ceará 

 

Resumo  

Este estudo realiza uma análise documental das dinâmicas culturais e ontológicas dos 

povos indígenas no Ceará durante o período colonial. A pesquisa busca compreender 

como, sob a influência do poder colonial, especialmente por meio da atuação dos jesu-

ítas e do Império Português, essas dinâmicas foram sendo transformadas, resultando na 

formação das expressões hoje conhecidas como tradições populares cearenses. Utiliza-

remos como exemplo manifestações culturais ligadas ao catolicismo. Uma das propos-

tas centrais do trabalho é problematizar o conceito de sincretismo, e apresentar como 

alternativa o conceito de permutação sistêmica ontológica. Este conceito visa eviden-

ciar as complexas transformações culturais e espirituais ocorridas nos aldeamentos in-

dígenas durante o período colonial realizadas através da violência, destacando as for-

mas de ressignificação e resistência das práticas originárias frente à imposição das es-

truturas coloniais de religião e Estado. 

 

Resumen 

Este estudio realiza un análisis documental de las dinámicas culturales y ontológicas 

de los pueblos indígenas en Ceará durante el periodo colonial. La investigación busca 

comprender cómo, bajo la influencia del poder colonial, especialmente a través de la 

actuación de los jesuitas y del Imperio portugués, estas dinámicas se fueron transfor-

mando, dando lugar a la formación de las expresiones que hoy se conocen como tradi-

ciones populares de Ceará. Utilizaremos como ejemplo las manifestaciones culturales 

vinculadas al catolicismo. Una de las propuestas centrales del trabajo es problematizar 

el concepto de sincretismo y presentar como alternativa el concepto de permutación 

sistémica ontológica. Este concepto tiene como objetivo poner de manifiesto las com-

plejas transformaciones culturales y espirituales que se produjeron en las aldeas indí-

genas durante el periodo colonial a través de la violencia, destacando las formas de 

resignificación y resistencia de las prácticas originarias frente a la imposición de las 

estructuras coloniales de la religión y el Estado. 

 

 

 

 

 
 

 

A
R

T
IG

O
 

Palavras-chave:  

Cultura Popular; 

Transformações; Po-

vos indígenas. 

Palabras-clave: 

Cultura popular; 

Transformaciones; 

Pueblos indígenas. 



 

 

2
 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

 

1. Introdução  
  

Discutir as manifestações culturais dos povos indígenas no território que atualmente 

compreendemos como estado do Ceará constitui um desafio relevante e deveras complexo. 

Apesar da existência de registros documentais que tratam dessas práticas, eles são escassos e 

muitas vezes o acesso é limitado em profundidade. Em contrapartida, a oralidade, conhecimento 

ancestral preservado por nossos troncos velhos, como denominamos, com respeito, os mais 

velhos e mais velhas das comunidades, tem sido fundamental para resgatar e reconstruir uma 

história distinta daquela tradicionalmente ensinada nas escolas e na academia. 

As dinâmicas sociais e políticas entre os povos indígenas no Nordeste, especialmente 

no Ceará, ainda são pouco exploradas na literatura acadêmica e quase ausentes nos materiais 

didáticos escolares. Durante muito tempo, prevaleceu a ideia equivocada de que não existiam 

mais indígenas nesse estado, contribuindo para o silenciamento e apagamento de inúmeros gru-

pos étnicos. A violência colonial, os conflitos com os colonizadores e a formação dos aldea-

mentos foram fatores determinantes nesse processo, cujo impacto se estende até os dias atuais. 

Contudo, é fundamental destacar que os povos originários não desapareceram. Muitos 

resistiram ativamente às tentativas de aniquilação física e simbólica, desenvolvendo estratégias 

de preservação de sua cosmo percepção, ressignificação de práticas e continuidade da língua 

materna. Essas tradições seguem vivas e são transmitidas às sementes/pingorós1 (como chama-

mos nossas crianças), por meio da oralidade e da vivência cotidiana nas comunidades. 

Este artigo tem como objetivo analisar as transformações das práticas culturais dos po-

vos indígenas no Ceará, especialmente aquelas que, ao longo do tempo, foram reinterpretadas 

e hoje compõem o que se convencionou chamar de tradição ou cultura popular cearense. A 

partir disso, questionamos: essas manifestações possuem raízes nos aldeamentos coloniais? É 

possível identificar nelas influências indígenas? Estaríamos diante de práticas sincréticas ou de 

expressões mais complexas de resistência e reinvenção cultural? 

Para responder a essas questões, propomos uma abordagem que articula análise docu-

mental, revisão bibliográfica e narrativas orais do povo Karão Jaguaribaras, com base em inter-

locuções com lideranças da comunidade indígena Feijão, do povo Karão Jaguaribaras, comu-

nidade da qual faço parte. Nosso ponto de partida é um olhar indígena e comunitário, que busca 

 
1 Sou indígena, faço parte da nação Karão Jaguaribaras do estado do Ceará, a palavra em destaque, faz parte da 

nossa língua materna chamada de Ybutritê ou Itañá, tronco linguístico em investigação. 



 

 

3
 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

compreender os processos de transformação cultural não somente como perda, mas como for-

mas de permutação ontológica e de resistência frente à colonialidade, conceito que iremos dis-

cutir mais adiante. 

 

 

2. O conceito de cultura popular: significados, ressignificados e quem produz 

O conceito de cultura é deveras chave para a discussão antropológica contemporânea, 

diversos autores voltaram-se para codificar e decifrar o que poderia ser essa cultura ou culturas. 

A primeira definição de cultura formulada dentro dos aportes antropológicos foi realizada por 

Edward Tylor, em 1871, sobre a qual Laraia nos diz que: 

Tylor procurou, além disto, demonstrar que cultura pode ser objeto de um estudo sis-

temático, pois trata-se de um fenômeno natural que possui causas e regularidades, 

permitindo um estudo objetivo e uma análise capazes ele proporcionar a formulação 

de leis sobre o processo cultural e a evolução (Laraia, 2001, p. 34). 

Edward B. Tylor concebia a cultura como um fenômeno natural, influenciado por de-

terminismos que, segundo ele, moldavam as expressões culturais dos diferentes povos. Poste-

riormente, diversos pesquisadores, como Franz Boas, Clark Wissler e Alfred Kroeber, refuta-

ram e problematizaram as ideias propostas por Tylor, introduzindo novas perspectivas que en-

fatizavam a importância dos contextos históricos e sociais na formação das culturas. 

Ao longo do desenvolvimento da disciplina, várias escolas com perspectivas diversas 

sobre o que é cultura foram formuladas e problematizadas, no entanto, essa discussão não será 

nosso foco principal, apesar de que, diretamente, estamos dialogando sobre transformações e 

modificações violentas de manifestações culturais. 

Para conceituar o que seria cultura popular, devemos apontar o seu oposto, que é a cul-

tura erudita. Durante muito tempo, o conceito de cultura serviu de escala para medir e hierar-

quizar os povos em diversas sociedades, e no Brasil não foi diferente. Por muitas vezes, os 

europeus consideravam que sua cultura era superior as manifestações de outros povos, princi-

palmente, as práticas culturais indígenas e dos negros.  

O professor e pesquisador Petrônio Domingues (2011) nos diz que: 

A separação desses dois polos foi uma invenção dos intelectuais europeus, na segunda 

metade do século XVIII. Por meio do conceito de folclore (“saber do povo”), eles 

demarcaram a fronteira das manifestações culturais das camadas sociais abastadas em 

relação àquelas mais amplamente difundidas. Nos séculos XIX, o povo – não os seto-

res marginalizados das cidades, e sim os habitantes das zonas rurais – foi idealizado, 

com sua produção cultural tendo sido retratada como “pura”, “natural” e “resíduo” do 

passado. Essa idealização serviu de base para a elaboração do mito fundador de várias 



 

 

4
 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

nações, bem como desencadeou o início de muitas pesquisas folclóricas que se empe-

nharam em descobrir uma cultura “primitiva” (Domingues, 2011, p. 402). 

Houve um processo de apropriação da cultura popular por grupos das elites sociais, mo-

tivado, em grande parte, pelas construções de hierarquias baseadas em critérios raciais e de 

classe. A distinção entre cultura popular e cultura erudita, evidente nesse contexto, era forte-

mente marcada por preconceitos que inferiorizavam as expressões culturais oriundas das popu-

lações indígenas e negras. No Brasil colonial, as manifestações culturais desses povos eram 

vistas como ameaças à ordem imposta pelos colonizadores europeus. 

Durante séculos, a perseguição sistemática, as guerras e a violência direcionada às co-

munidades indígenas e afrodescendentes provocaram o enfraquecimento e o apagamento de 

muitas práticas culturais. Contudo, em determinado momento, a elite passou a valorizar ele-

mentos dessa cultura que, até então, haviam sido marginalizados ou "mortos" aos olhos dos 

colonos. Essa valorização tardia, porém, ocorreu de forma seletiva e muitas vezes descontextu-

alizada, apropriando-se de símbolos e práticas sem reconhecer plenamente suas origens e sig-

nificados históricos, como aponta Domingues (2011); 

Na contramão das explicações correntes, os historiadores franceses argumentam que 

a cultura popular resultou de uma fabricação deliberada das elites: concordava-se em 

exaltar a inocência e a importância da cultura popular quanto mais se mobilizava para 

acelerar sua morte. Os autores falam da “beleza do morto” para se referirem à atitude 

das elites de só atribuírem valor às manifestações da cultura popular quando estas não 

representam mais perigo, ou seja, estão mortas. A cultura popular, por essa perspec-

tiva, significa uma “sombra”, um “fantasma” e um “enigma da Esfinge” (Domingues, 

2011, p. 405). 

Na contemporaneidade, o estado define o conceito de cultura popular, a partir das res-

significações que essas práticas sofreram ao longo do tempo, pois, com a formulação do estado 

nação brasileiro priorizou-se a valorização das manifestações culturais regionais, outrora caça-

das e inferiorizadas. A cartilha formulada pelo governo do estado do Ceará intitulada “A, B, C, 

D Educando com a cultura popular” construída no ano de 2018 e destinada a alguns municípios 

do Ceará, conceitua cultura popular como: “Cultura Popular são as criações de uma comuni-

dade, baseadas na tradição, que são expressas pelas pessoas ou pelos grupos que se reconhecem 

atendendo às necessidades como identidade cultural e social” (Cartilha A, B, C, D Educando 

com a cultura popular, 2018). 

Dessa forma, podemos perceber a reformulação conceitual de cultura popular, outro as-

pecto relevante que podemos analisar, são as influências cristãs/católica ou que permeiam o 

catolicismo também chamado de “catolicismo popular” em diversas manifestações culturais no  

 



 

 

5
 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

 

Ceará, como o reisado, Maracatu, bumba meu boi ou boi-bumbá ou mesmo festejos populares2, 

sobre isso, vem o questionamento: a cultura popular seria herança de um período colonial vio-

lento de imposições? E de onde vêm essas manifestações culturais? Seria uma forma de sincre-

tismo? Iremos tentar destrinchar esses questionamentos.  

 

 

3. As dinâmicas indígenas e os conflitos 

Alguns documentos, facilmente encontrados na internet, relatam experiências de explo-

radores e aventureiros no território que hoje conhecemos como Ceará. De fato, foi a partir dos 

primeiros anos do século XVII que se iniciou a atuação de colonos na região. Expedições foram 

organizadas com o intuito de explorar o território. Como indicam os documentos da coleção 

Barão de Studart (1922), essas expedições tinham como objetivo a busca por minas de ouro e 

prata. As primeiras incursões, lideradas por Pero Coelho de Souza, tinham também a missão de 

“fazer povoações fortes” e “oferecer a paz e a lei evangélica”. 

Não demorou muito para que a formação inicial do que hoje compreendemos como o 

estado do Ceará começasse a se delinear. Entre 1611 e 1612, Martim Soares Moreno, conside-

rado o fundador do estado, construiu o Forte de São Sebastião. Em 1619, foi nomeado capitão-

mor pelo rei Felipe II. Martim Soares Moreno estabeleceu relações políticas e econômicas com 

os indígenas Potiguaras da região. Por meio dessa aliança, entraram em conflito com outras 

nações indígenas localizadas nas adjacências do forte, assim como no interior do território ce-

arense. 

Um dos objetivos da Coroa Portuguesa era garantir uma rota terrestre até o Maranhão, 

território disputado por portugueses, espanhóis, franceses e, posteriormente, holandeses. O Ce-

ará sempre esteve sob forte influência de Pernambuco, e só em 1799 ocorreu sua emancipação 

política e administrativa. Antes disso, Pernambuco era uma base estratégica de dominação co-

lonial, especialmente sobre os sertões. 

Em meio a essas disputas e conflitos no Nordeste brasileiro, a resistência indígena se 

consolidava, sobretudo entre os grupos chamados de Tapuias. Há discussões sobre o significado 

desse termo, com muitos atribuindo-lhe, em Tupi, o sentido de “os outros”, ou “os bárbaros”. 

 
2 Geralmente, realizados associado a um santo católico que apadrinha uma comunidade.  



 

 

6
 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Contudo, em sua dissertação de mestrado, o parente3 Gleidison Karão Jaguaribaras (2025, p. 

47), em uma nota de rodapé, traz uma importante contribuição a partir dos escritos de Studart 

Filho (1931): o termo "Tapuias" era usado de forma generalizada para se referir a povos dos 

troncos linguísticos Jê e Kariri, enquanto “índio” era o termo empregado para os povos de 

tronco Tupi. Ou seja, as nações indígenas que não pertenciam ao tronco Tupi eram classificadas 

como Tapuias. 

No Nordeste brasileiro, houve de fato uma guerra contra os Tapuias, conhecida como 

Guerra dos Bárbaros. Essa guerra consistiu em uma série de conflitos interligados, estendendo-

se da Bahia até o Ceará, com repercussões entre o Nordeste e o Norte do país. Na época, por 

volta de 1687, o Ceará ainda era subordinado à Capitania de Pernambuco. O exército português 

combatia os chamados “selvagens”, que resistiam e formavam barreiras ao avanço das fazendas 

de gado nos sertões nordestinos. 

Ainda dentro do contexto dos conflitos coloniais, compreendidos como parte da Guerra 

dos Bárbaros, Araripe (1850) relata que incursões militares foram oficializadas por D. João V, 

através de carta régia datada de 20 de abril de 1708. Essas ações tinham como finalidade elimi-

nar grupos indígenas como os Icós, Cariri, Cariús, Caratiús e outros povos confederados4. 

No território cearense, muitos desses embates ocorreram, especialmente nas margens do 

Rio Jaguaribe. Os confrontos entre Tapuias e colonos marcaram profundamente a história da 

região. O cenário era de terror para os povos originários, com incontáveis vidas ceifadas. O 

poeta Demócrito Rocha, em um de seus versos, sintetiza poeticamente essa violência histórica 

ao afirmar: “O Rio Jaguaribe é uma artéria aberta, por onde escorre e se perde o sangue do 

Ceará.” 

As dinâmicas e alianças políticas, econômicas e culturais entre os povos indígenas do 

Ceará foram usadas de estratégias de dominação pelos colonos. O Ceará era um verdadeiro 

cenário de guerra, entre os Tapuias, os indígenas do tronco Tupi e os colonos, segundo Barros 

(2002); 

Tanta violência provocou a revolta dos índios, matando colonizadores e destruindo 

benfeitorias. No Ceará, o conflito envolveu 'índios debaixo de paz, aldeados e fiéis 

aos brancos'. Mas esses indígenas 'pacificados' estavam, em grande número, insatis-

feitos pelos maus tratos, roubos e escravidão sofridos pela ação dos brancos. Portanto, 

não foi difícil a aliança aos 'tapuias' (não pacificados), que quase 'acabariam com os 

 
3 Parente é um termo amplamente utilizado entre os povos indígenas no Brasil para se referir uns aos outros de 

forma respeitosa, afetiva e solidária. Mais do que apenas um tratamento de cortesia, a palavra carrega um profundo 

sentido de pertencimento, identidade coletiva e ancestralidade compartilhada. 
4 A Confederação dos Cariris foi um movimento de resistência indígena que ocorreu entre 1683 e 1713, no Nor-

deste do Brasil. Sobre isso ler: https://www.institutodoceara.org.br/revista/Rev-apresentacao/RevPo-

rAno/2007/2007-8-osindioscaririesuaresistenciaaconquistabranca.pdf.  

https://www.institutodoceara.org.br/revista/Rev-apresentacao/RevPorAno/2007/2007-8-osindioscaririesuaresistenciaaconquistabranca.pdf
https://www.institutodoceara.org.br/revista/Rev-apresentacao/RevPorAno/2007/2007-8-osindioscaririesuaresistenciaaconquistabranca.pdf


 

 

7
 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

moradores do Ceará se o governador de Pernambuco não mandasse um socorro, ten-

tando-se com práticas e dádivas moderar o justo ressentimento dos índios e impedir 

que se unissem aos tapuias (Barros, p. 40 apud Macc, 1958, p. 397). 

Muitas nações indígenas foram aldeadas. Esses aldeamentos, também chamadaos de 

missões, eram espaços arquitetados por grupos Jesuítas, na tentativa de desconfigurar a cosmo 

percepção indígena, impondo o português, o catolicismo e outros modos coloniais. Ao longo 

desse recorte temporal, entre os séculos XVIII e XIX, muitos desses aldeamentos, posterior-

mente, tornaram-se Vilas. A exemplo do aldeamento de Baturité, que, anos depois, passou a ser 

chamado de Vila dos índios, no século XVIII.  

O senso realizado em 1808 nas principais vilas do estado, e principalmente, nas chama-

das Vila de Índios, que originalmente, provem de aldeamentos Jesuíticos, evidencia o grande 

número da população desse estado, sendo composta principalmente, por indígenas, negros e 

pardos. 

 

Tabela 1. Censo de 1808 nas Vilas declaradas não indígenas. 

Vilas Brancos (%) índios (%) Pretos (%) Mulatos (%) Total  

Fortaleza 3.726 39 174 2 1.079 11 4.645 48 9.624 

Aquiraz 3.788 40 538 5 2.939 31 2.262 24 9.527 

Aracati 2.371 45 79 1 1.829 34 1.054 20 5.333 

São Ber-

nardo  

(Russas) 

5.287 49 43 0,5 2.276 21 3.181 30 10.787 

Iço 7.018 40 220 1 3.217 18 7.243 41 17.698 

Crato 3.694 31 178 2 3.485 30 4.378 37 11.735 

Campo 

Maior 

1.868 29 120 2 1.715 26 2.812 43 6.515 

São João  

Do Prín-

cipe 

3.535 47 117 2 1.372 18 2.536 34 7.560 

Sobral 3.636 25 397 2 2.007 14 8.589 59 14.629 

Granja 1.883 38 79 2 1.172 24 1.790 36 4.924 

Vila Nova 

Del Rei 

3.014 40 381 5 1.362 18 2.866 37 7.623 

 

 

 

 



 

 

8
 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Vilas de Índios 

Vilas Brancos (%) índios (%) Pretos (%) Mulatos (%) Total  

Arroches 75 5 867 61 123 9 350 25 1.415 

Mecejana 51 3 1.185 76 84 5 250 16 1.570 

Soure 33 4 546 71 55 7 133 18 767 

Monte-mor-

o novo 

805 29 126 5 155 6 1.659 60 2.745 

Vila Viçosa 

Real 

1.437 18 4.666 59 248 3 1.583 20 7.934 

Povoação de Índios 

Monte-

Mor- o Ve-

lho 

- - 266 86 29 9 16 5 311 

Amofala - - 202 20 148 15 348 34 1.011 

São Pedro 

de Ibiapina 

923 22 2.199 53 149 4 899 22 4.170 

Total 43.457 34 12.383 10 23.444 19 46.594 37 125.878 

Fonte: MENEZES, Luiz Barbo Alado de. Memoria sobre a Capitania do Ceará. Rio de Janeiro, RHGB, T. 

XXXIV, Parte Primeira, 1871, p. 255. In: SILVA, Pedro Alberto de Oliveira. O declínio da Escravidão no Ceará. 

 

Os dados em relação aos povos indígenas no Ceará são passíveis de análises e reflexões. 

Uma vez que uma série de conflitos ocorreram no território Cearense envolvendo os povos 

indígenas, como já salientado anteriormente, e contribuíram para o cerceamento de muitas na-

ções indígenas no território, o que não significa dizer que elas foram extintas. Mas, pelo con-

trário, cabe dizer sobre ferramentas de resistência à violência sistemática no Ceará, que foram 

pensadas e adotadas por muitos povos, o que justifica os diversos levantes ao longo dos séculos 

seguintes.  

Destaca-se outro fator de extrema relevância: quando foram extintas as Vilas dos índios, 

pela assembleia provincial, mantinha-se o discurso de que os indígenas estavam integrados a 

massa social. Portanto, podiam ser confundidos com os civilizados da massa populacional, 

como afirma Xavier (2015): 

Convém salientar que, no Ceará, onde aldeamentos e algumas vilas de índios haviam 

sido extintos pela própria Assembleia provincial; espaço em que o Regulamento das 

Missões de 1845 deixou de ser aplicado por se dizer que os índios estavam “confun-

didos na massa da população civilizada”: as autoridades se anteciparam a própria Lei 

de Terras, incorporando áreas indígenas aos bens do Estado com essa mesma justifi-

cativa que serviu para anular o referido Regulamento na província (Xavier, 2015, p. 

204.). 



 

 

9
 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Dessa forma, essas ações alimentaram o discurso de que não havia mais indígenas no 

Ceará, por estarem “integrados” a sociedade da época, ou mesmo por alguns grupos terem mi-

grado para outras regiões. No entanto trata-se de uma afirmação falaciosa, pois, muitos grupos 

seguiram nos seus territórios, e aqueles que foram retirados de suas terras e levados para os 

aldeamentos, fizeram o retorno (mesmo se tratando de alguns casos particulares). Outra política 

genocida que veio para desmantelar as organizações sociais indígenas, no Ceará, foi a Lei de 

Terras de 1850. 

Nesse sentido, alinhamo-nos a Coelho (1990) quando o autor argumenta que a Lei de 

Terras oficializa o não reconhecimento do direito dos índios como proprietários legítimos e 

naturais, além de legitimar esse apagamento dos nativos no Ceará: “se não tem indígenas, logo 

podemos distribuir as terras”. 

 

4. O sincretismo nos aldeamentos? Ou uma tentativa de apagamento das di-

nâmicas culturais indígenas? 

As ações religiosas nos aldeamentos tinham como objetivo suprimir ou dissolver as di-

nâmicas culturais e a cosmo percepção das diversas nações indígenas. Na antropologia, o con-

ceito de perspectivismo ameríndio, desenvolvido principalmente por Viveiros de Castro (2004), 

oferece uma alternativa teórica para compreender a dinâmica cultural e a ontologia dos povos 

amazônicos. No entanto, essa ideia não se limita apenas aos indígenas da região amazônica. 

Restringir esse entendimento a fronteiras geográficas é impor determinismos que não se 

aplicam à complexidade da questão, e que fogem ao escopo desta discussão. Os povos indígenas 

do Ceará, por exemplo, compartilham cosmo percepções semelhantes às dos povos amazônicos, 

embora, evidentemente, apresentem suas especificidades. Em relação ao perspectivismo, é 

construída a ideia de que todos os seres dotados de alma, humanos, animais e espíritos, perce-

bem o mundo a partir de um ponto de vista próprio, o qual é condicionado por sua forma cor-

poral. Segundo Viveiros de Castro (2004), baseado em termos ameríndios, "ver como" é ser 

como: cada espécie se vê a si mesma como humana e age em conformidade com isso. Por 

exemplo, para o jaguar, o sangue pode ser visto como um cauim; para o urubu, os vermes apa-

recem como peixes em um rio. 

Diferente da concepção ocidental, os ameríndios consideram sujeito aquele que tem 

alma, ou seja, aquele capaz de adotar um ponto de vista. A "pessoa" segundo Viveiros de Castro 



 

 

1
0

 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

(2004) não é uma categoria exclusiva dos humanos: a personitude e a perspectividade são graus 

de intensidade, não de essência. Certos animais ou entidades espirituais podem inclusive mani-

festar uma subjetividade mais intensa do que os próprios humanos, o que rompe com qualquer 

hierarquia fixa (Viveiros de Castro, 2024). 

No contexto do xamanismo do corredor norte e nordeste, essa ontologia relacional se 

manifesta de modo pragmático. O xamã ou pajé, torna-se interlocutor entre mundos, sendo 

também capaz de retornar e relatar sua experiência. Esse trânsito é uma habilidade restrita a 

poucos, inacessível à maioria dos leigos. 

O pesquisador Barros (2002), em sua obra, destaca que os padres jesuítas buscavam 

combater o que chamavam de “idolatrias” no Ceará, práticas consideradas manifestações do 

diabo. No entanto, essas manifestações demonizadas pelo poder religioso cristão eram, na ver-

dade, expressões legítimas da espiritualidade e da ontologia indígena, que foram sistematica-

mente perseguidas e reprimidas. 

Os povos indígenas possuíam seus próprios calendários, baseados em observações as-

tronômicas, transições climáticas, mudanças na vegetação e outras epistemologias. Uma das 

principais atividades realizadas por algumas nações indígenas, como, por exemplo, os Karão 

Jaguaribaras, era a construção de roças. Essa prática, impregnada de saberes tradicionais e per-

cepções complexas, era considerada uma ação sagrada para esses povos, sendo a partir dela que 

diversas dinâmicas culturais eram desencadeadas. 

Segundo uma série de documentos intitulados “Relação da Missão da Serra da Ibia-

paba”, do Padre Antônio Vieira, disponíveis na Revista do Instituto do Ceará, tomo 18, de 1894, 

alguns povos da região da Ibiapaba (embora essa prática não se restringisse apenas a essa área) 

construíram, durante o preparo das roças, monumentos de pedras e penas. Esses monumentos 

representavam materialmente os encantados e divindades relacionados à chuva, à proteção das 

lavouras e à garantia de boas colheitas. Além disso, eram realizados festejos com músicas, can-

tos e rituais. No entanto, sob a ótica do Padre Antônio Vieira e da Igreja Católica, essas mani-

festações eram interpretadas como práticas demoníacas. 

Padre Antônio Vieira chegou a queimar essas construções de pedras e penas, substi-

tuindo-as por cruzes cristãs, que, por sua vez, foram posteriormente quebradas pelos indígenas 

em ato de resistência. As reações contra essas manifestações indígenas foram duramente repri-

midas. De acordo com os mesmos documentos, foram impostas punições violentas, incluindo 

sessões de exorcismo aplicadas aos líderes espirituais (pajés) e a outros membros das comuni-

dades. 



 

 

1
1

 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Diante disso, um dos objetivos deste estudo é problematizar o conceito de sincretismo, 

utilizado por Barros (2002) ao abordar os fenômenos religiosos ocorridos nos aldeamentos, 

propondo uma reflexão crítica sobre as imposições e resistências presentes nesse contexto his-

tórico. 

O sincretismo denunciado pelos padres, a reclamação e a perseguição aos chefes in-

dígenas e a permanência de costumes e rituais nas aldeias são constantemente citados 

como obstáculos aos ensinamentos cristãos, pois todos os atos dos nativos evidencia-

vam o apego às crenças, aos “feiticeiros”, às festas, às superstições, formando um 

amálgama de religiões e culturas ameríndias e europeias que impressionou o padre 

Vieira já na primeira metade de século de colonização (Barros, 2002, p. 67). 

O combate às chamadas idolatrias nos aldeamentos, em diversas situações, mostrou-se 

frustrante para os padres. Muitos povos indígenas acabavam por assimilar práticas católicas, ou 

até mesmo protestantes e judaicas, trazidas de outras regiões, como Pernambuco, por indígenas 

provenientes desses locais. Um exemplo significativo desse processo de assimilação é o culto 

da Jurema. Essa prática passou por transformações em sua configuração original, dando origem 

ao que hoje conhecemos como Catimbó, que incorpora elementos do catolicismo e, em algumas 

regiões, também da religiosidade africana. 

Nenhum outro missionário que passou pela Ibiapaba foi tão minucioso na percepção 

e acusação do comportamento do gentio quanto o padre Vieira. Ele via em qualquer 

manifestação gentílica a presença do demônio. Quer fossem nas manifestações pro-

priamente nativas, quer no sincretismo que se forjava a partir das gentilidades e prá-

ticas protestantes, judias etc., chegadas ali com os índios que migraram de Pernam-

buco. Nesse ambiente, segundo o jesuíta, formava-se um “valhacouto” de malfeitores 

inspirados pelo demônio (Barros, 2002, p. 69). 

No Ceará contemporâneo, no mesmo período em que os povos realizam suas roças, 

comemora-se e é realizado o festejo à São José, considerado o santo padroeiro da chuva5. Esse 

paralelo nos leva a questionar até que ponto ocorreu o que denomino de “permutação sistêmica 

ontológica”, ou seja, a substituição de percepções e configurações próprias da ontologia de um 

povo por outra, dominante, imposta de forma sistemática e violenta. Tal processo resulta no 

apagamento da ontologia original e na prevalência da nova estrutura imposta. 

Essa ideia se diferencia do conceito de sincretismo, que muitas vezes é tratado como 

uma mera "mistura" de elementos culturais ou religiosos externos. Ao fazer isso, costuma-se 

ignorar a agência dos povos que reinterpretam tais elementos a partir de seus próprios referen-

ciais. É fundamental, portanto, problematizar essa visão simplista, especialmente no contexto 

religioso, como destaca Ferretti (1998): 

 
5 Sobre essa narrativa, acessar o site oficial do governo do estado: https://www.ceara.gov.br/2015/03/18/19-de-

marco-dia-de-sao-jose-data-celebra-o-padroeiro-do-ceara-e-a-esperanca-do-sertanejo/ 



 

 

1
2

 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

O sincretismo pode ser visto como característica do fenômeno religioso. Isto não im-

plica em desmerecer nenhuma religião, mas em constatar que, como os demais ele-

mentos de uma cultura, a religião constitui uma síntese integradora englobando con-

teúdos de diversas origens. Tal fato não diminui, mas engrandece o domínio da reli-

gião, como ponto de encontro e de convergência entre tradições distintas (Ferretti, 

1998, p. 183). 

 

A noção de permutação sistêmica ontológica surge como uma proposta para ampliar a 

compreensão sobre como as práticas e a cosmo percepção indígena foram duramente reprimi-

das, embora não totalmente dissolvidas. Esse processo resultou em um desmantelamento pro-

fundo dessas expressões culturais, a ponto de muitas delas, ainda presentes em diversas comu-

nidades, serem atualmente interpretadas como manifestações da chamada cultura popular. 

A ideia de permutação sistêmica ontológica é proposta aqui como uma alternativa con-

ceitual para aprofundar e ampliar a análise sobre os processos de substituição violenta ontoló-

gica vivenciados por povos indígenas no Ceará, especialmente a partir do contato com os agen-

tes coloniais e as estruturas coloniais impostas, religiosas e epistemológicas dominantes. Trata-

se de um fenômeno em que não ocorre apenas a imposição de novos símbolos ou práticas, mas 

a reconfiguração profunda das formas de perceber, experienciar e significar o mundo e as prá-

ticas. 

Esse processo vai além da simples supressão de práticas culturais visíveis. Ele atinge 

diretamente a cosmo percepção, ou seja, a maneira como os povos indígenas compreendem os 

diversos aspectos de sua existência. A permutação sistêmica ontológicas opera, portanto, como 

uma forma de reorganização forçada dos sistemas de sentido, muitas vezes através de mecanis-

mos violentos da catequese, silenciamento, criminalização das práticas ancestrais e substituição 

por símbolos da cultura ocidental-cristã. A seguir, iremos evidenciar mais alguns exemplos da 

atuação da permutação sistêmica ontológica. 

 

5. A dádiva das sementes e dos alimentos entre as comunidades indígenas no 

Ceará 

Ao contrário do que o senso comum sugere sobre o modo de vida dos povos indígenas, 

sempre ocorreram intensos fluxos e refluxos de diferentes grupos, especialmente entre as regi-

ões Norte e Nordeste. As oralidades, transmitidas ao longo das gerações, desempenham um 

papel fundamental na preservação e fortalecimento dessas narrativas dentro da comunidade. 

 



 

 

1
3

 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Imagem 1. Guyá Kahoo- os espíritos e as serpentes 

 

Fonte: Merremii Karão Jaguaribaras, 2022. 

 

Assim como o Norte e o Nordeste sempre estiveram conectados, os mundos espirituais 

também se entrelaçaram, costurados por Guyá Kahoo, “A Grande Cobra” ou “o espírito da 

cobra grande”6. Foi ela quem traçou os caminhos ancestrais que, até hoje, sustentam e possibi-

litam o trânsito epistêmico entre os mundos. 

A encantaria apresenta um conjunto de possibilidades de se enxergar o mundo e tecer 

realidades para além do plano físico. Mundicarmo Ferretti (2000) nos fala a respeito da encan-

taria, indicando que:  

Os encantados, apesar de totalmente invisíveis para a maioria das pessoas, tornam- se 

“visíveis” quando os médiuns em quem incorporam manifestam alterações de consci-

ência e assumem outra identidade. Apresentam-se à comunidade religiosa como al-

guém que teve vida terrena há muitos anos e que desapareceu misteriosamente ou 

tornou-se invisível e encantou-se. Embora geralmente afirmem que tiveram matéria, 

os encantados não são conhecidos como espíritos de mortos. Pertencem a outra cate-

goria de seres espirituais (Ferretti, 2000, p. 24). 

 

Os encantes, assim como as encruzilhadas, dinamizam a vida social, e possibilitam ve-

redas e lentes para ampliar os horizontes epistêmicos. Essas possibilidades estão sendo amea-

çadas, juntos aos diversos grupos que as constrói: Povos indígenas, Quilombolas, Ribeirinhos, 

Povos de terreiros e outros. 

No entanto, não é de hoje que essas manifestações e possibilidades são atacadas ou so-

frem tentativas de apagamento. Destacarei a seguir, a permutação sistêmica ontológica  das  

 
6 Esta narrativa faz parte da cosmo percepção do Povo Karão Jaguaribaras. 



 

 

1
4

 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

dinâmicas indígenas no Ceará envolvendo a dádiva, ou seja, a troca de objetos na tentativa de 

realizar acordos políticas, realizar a manutenção social e cultural entre as comunidades e garan-

tir a diversidade de sementes de determinados alimentos.  

O período da Semana Santa é tradicionalmente organizado de acordo com o calendário 

católico, seguindo esta ordem: Domingo de Ramos, Segunda-feira Santa, Terça-feira Santa, 

Quarta-feira Santa, Quinta-feira Santa, Sexta-feira Santa, Sábado de Aleluia (ou Sábado Santo) 

e, por fim, o Domingo de Páscoa. Durante esses dias, certos ritos religiosos devem ser obser-

vados, como restrições alimentares, comportamentais e relacionais, visando evitar práticas con-

sideradas pecaminosas pela Igreja. Além disso, diversas ações específicas são realizadas, con-

ferindo à celebração características particulares e regionais que enriquecem o fenômeno religi-

oso. 

Estou me referindo a grupos que se deslocam entre as comunidades vizinhas para pedir 

a chamada "esmola", esses grupos são formados por adultos, idosos e crianças que vão de casa 

em casa pedir esmola. À primeira vista, essa prática pode nos parecer apenas uma expressão de 

beneficência, em sintonia com os princípios da Igreja Católica contemporânea, que valoriza 

ações positivas entre seus fiéis, especialmente o auxílio aos mais necessitados. 

No entanto, no contexto do Ceará, essa manifestação, especialmente neste período do 

ano, tem raízes muito mais profundas, remontando às heranças culturais dos povos originários 

da região. Assim como ocorreu a permutação ontológica dos encantados, seres espirituais liga-

dos ao etnocultivo7, sendo substituídos por santo católico, também este costume foi ressignifi-

cado/transformado ao longo do tempo. 

Com as interferências coloniais e a atuação de seus agentes na modificação violenta das 

cosmo percepções indígenas, práticas ancestrais foram reinterpretadas sob a ótica cristã. Como 

exemplo desse processo, temos a permutação sistêmica ontológica de elementos indígenas no 

culto a São José, hoje venerado como o santo padroeiro das chuvas no sertão.  

Já em relação a prática da esmola, as narrativas8 apontam que os povos indígenas reali-

zavam alianças e fortaleciam suas relações políticas, culturais e ambientais, com a troca de 

alimentos e sementes a qual o povo Karão Jaguaribaras chama de Pingoró. Nesse sentido, Glei-

dison Karão sustenta que: 

 
7 Segundo Gleidison Karão Jaguaribaras (2025), sobre o etnocultivo para o povo KJ ele diz: “No caso dos Karão 

Jaguaribaras, o significado de ‘etnocultivo’ abrange uma diversidade de técnicas e modos ancestrais de obter ali-

mento, além de incluir uma variedade de grãos e plantas que se desenvolvem em harmonia com o território indí-

gena”. (Jaguaribaras, 2025, p.123). 
8 Principalmente, contada e narrada pelos troncos-velhos, como chamamos nossos mais velhos(as). 



 

 

1
5

 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Composto por missões e aldeias deslocadas, foram erguidas vilas de índios que, em 

sua essência, já refletiam a crueldade desse projeto colonial, evidenciada pela pre-

sença de delegacias e hospícios, que manifestavam a metodologia imposta nesses am-

bientes. As atitudes que representam a substituição cultural foram intensamente im-

plementadas, como, por exemplo, a imposição do calendário europeu. Esta prática 

serviu como uma referência para o colonizador se ambientar no território indígena, 

desconsiderando e atropelando as cosmologias e lógicas ancestrais. Um exemplo claro 

disso é a maneira como nossas sementes, carregadas e cultivadas por nossos ances-

trais, são vistas não apenas como um bem material, mas como parte de nossos entes 

queridos que as carregavam, em um vínculo espiritual e cultural. No entanto, para o 

colonizador, a semente foi transformada em um simples meio econômico, conforme 

propaga a lógica colonial (Jaguaribaras, 2025, p. 60). 

 

A troca de sementes é vista como uma alternativa para propiciar uma diversidade de 

alimentos, e para além disso, é vista como a realização de alianças entre as comunidades, pois, 

a semente é um(a) parente, é uma parte de nossos entes queridos, então, quando se trocam 

sementes, se afirma que somos parte um mesmo grupo.  

Além das sementes, os povos realizavam a troca de alimentos, como beijú, mandioca, 

frutos e animais. Na antropologia, alguns autores como, por exemplo, Marcel Mauss (2003) e 

Malinowski (1984) abordam sobre esse fenômeno da troca. 

Mauss (2003) nos diz que na Polinésia Samoana, observa-se a existência de um sistema 

de prestações totais, caracterizado por uma troca que envolve não apenas bens materiais, mas 

também elementos simbólicos e espirituais. Nesse contexto, tudo está integrado à prática da 

troca: religião, dança, alimento, casamento e as próprias relações sociais.  

A dádiva de um alimento, como uma banana, por exemplo, não se resume ao objeto 

físico em si; o que realmente importa é o "hau", o espírito da coisa dada. O hau carrega uma 

parte da pessoa que oferece o presente, estabelecendo um vínculo que ultrapassa o indivíduo e 

incorpora toda a coletividade, uma vez que, nesse sistema, a troca é realizada não entre indiví-

duos isolados, mas entre pessoas morais, representadas por clãs e tribos. 

Malinowski (1984) segue em perspectiva semelhante ao apresentar à antropologia o sis-

tema de trocas cerimoniais conhecido como Kula, praticado pelos habitantes das Ilhas Trobri-

and. Essa modalidade de troca, centrada na circulação de braceletes e colares de coral, recebeu 

uma atenção inovadora para os padrões científicos da época. Diferentemente da visão domi-

nante, que tendia a classificar práticas indígenas como bárbaras ou atrasadas, Malinowski reco-

nheceu no Kula um elemento central para a compreensão da organização social, política e eco-

nômica dos trobriandeses. 

O Kula constitui uma instituição complexa que mobiliza uma ampla rede de parceiros 

de troca e articula dimensões diplomáticas, econômicas, religiosas e técnicas. Participar do Kula  

 



 

 

1
6

 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

implica não apenas o intercâmbio de objetos de prestígio, mas também o domínio de conheci-

mentos náuticos, técnicas de construção naval, rituais mágicos e formas específicas de negoci-

ação e aliança entre grupos. Dessa forma, o Kula transcende a simples função econômica, as-

sumindo um papel estratégico na manutenção das relações sociais e na reprodução simbólica 

da sociedade. 

 

5. À guisa de conclusão 

Grosso modo, esses casos referenciados acima, são exemplos de que manifestações eco-

nômicas, políticas, sociais e culturais – envolvendo alianças e trocas – acontecem no Brasil. 

Enquanto indígena antropólogo, tenho o dever de evidenciar que, no Ceará, diferente do que o 

senso comum brasileiro sustenta, existem sim povos originários, e durante muito tempo forta-

lecemos nossa cultura, cosmo percepção, língua e etnicidade. 

A ideia de permutação sistêmica ontológica no Ceará é proposta como uma forma de 

refletir sobre o processo de apagamento das dinâmicas indígenas no estado. Esse processo teve 

início com as políticas de aldeamento implementadas durante o período colonial e, ao longo do 

tempo, essas práticas culturais que resistiram e que foram modificadas, passou a ser traduzido 

como manifestações da chamada cultura popular. No entanto, tais expressões culturais pos-

suem, em sua essência, origens e raízes nas tradições e práticas dos povos originários da região. 

 

 

REFERENCIAS 

ARARIPE, Tristão de Alencar. História da província do Ceará: desde os tempos primitivos 

até 1850. Fortaleza: Demócrito Rocha, 2002. 

BARROS, Paulo Sérgio. Capítulo III: Confrontos invisíveis. In: ______. Confrontos invisí-

veis: colonialismo e resistência indígena no Ceará. São Paulo: Annablume; Fortaleza: Secult, 

2002. p. 65-91. 

COELHO, Elizabeth Maria Beserra. A política indigenista no Maranhão Provincial. São 

Luís: SIOGE, 1990. p. 107-109. 

DCBS — Documentos da Coleção Barão de Studart. Revista do Instituto do Ceará — RIC. 

Tomos: 24/1910, 34/1920, 35/1921 e 36/1922. 



 

 

1
7

 

Tradições populares no Ceará ou uma tentativa de apagamento das dinâmicas culturais indígenas 

Gabriel Freitas de Sousa 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

DOMINGUES, Petrônio. Cultura popular: as construções de um conceito na produção histori-

ográfica. História (São Paulo), v. 30, n. 2, p. 401-419, ago./dez. 2011. ISSN 1980-4369. 

FERRETTI, Mundicarmo. Formas sincréticas das religiões afro-americanas: o terecô de 

Codó (MA). São Luís: Universidade Federal do Maranhão, 2003. 

JAGUARIBARAS, Merremii Karão. Wúpy Taowá: vestindo-se de linguagens. Ponta Grossa: 

Ed. UEPG-PROEX, 2022. Disponível em: http://siduece.uece.br/siduece/trabalhoAcademico-

Publico.jsf?id=118429. Acesso em: 16 abr. 2025. 

JAGUARIBARAS, Gleidison Karão (Francisco Gleidison Cordeiro Lima). Memória, silenci-

amento e evidência étnica: uma etnografia indígena com o povo Karão Jaguaribaras. 2025. 

145 f. Dissertação (Mestrado Acadêmico) – Universidade Estadual do Ceará, Canindé, 2025. 

LARAIA, Roque de Barros. Cultura: um conceito antropológico. Rio de Janeiro: Zahar, 

2001. Disponível em: https://projetoaletheia.files.wordpress.com/2014/05/cultura-um-con-

ceito-antropologico.pdf. Acesso em: [sem data]. 

MALINOWSKI, Bronislaw. Argonautas do Pacífico Ocidental: um relato do empreendi-

mento e da aventura dos nativos nos arquipélagos da Nova Guiné Melanésia. 3. ed. São 

Paulo: Abril Cultural, 1984. 

MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a dádiva. In: ______. Sociologia e antropologia. São Paulo: 

Cosac & Naify, 2003. p. 183-314. 

MENEZES, Luiz Barbo Alado de. Memória sobre a Capitania do Ceará. Revista do Instituto 

Histórico e Geográfico Brasileiro. In: SILVA, Pedro Alberto de Oliveira. O declínio da es-

cravidão no Ceará. Rio de Janeiro, t. XXXIV, parte primeira, 1871. p. 255. 

RMSI — Relação da Missão da Serra da Ibiapaba. VIEIRA, Pe. Revista do Instituto do Ce-

ará, tomo 18, 1894. 

TYLOR, Edward Burnett. Primitive culture: researches into the development of mythology, 

philosophy, religion, art, and custom. London: John Murray, 1871. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectivismo e multinaturalismo na América Indígena. 

In: ______. A inconstância da alma selvagem. São Paulo: Ubu, 2004. p. 345-400. 

XAVIER, Maico Oliveira. Extintos no discurso oficial, vivos no cenário social: os índios do 

Ceará no período do Império do Brasil – trabalho, terras e identidades indígenas em questão. 

2015. 

http://siduece.uece.br/siduece/trabalhoAcademicoPublico.jsf?id=118429
http://siduece.uece.br/siduece/trabalhoAcademicoPublico.jsf?id=118429
https://projetoaletheia.files.wordpress.com/2014/05/cultura-um-conceito-antropologico.pdf
https://projetoaletheia.files.wordpress.com/2014/05/cultura-um-conceito-antropologico.pdf

