
 

 

1
 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty 

da Comunidade Nazaré – Piauí 

 

 

 

Resumen 

Este artículo aborda la cuestión indígena en Piauí y las estrategias emprendidas por la comuni-

dad Tabajara y Tapuio Itamaraty de Nazaré para visibilizar el reconocimiento y las luchas por 

los derechos de los pueblos originarios. Las discusiones se basan en las siguientes preguntas: 

¿qué llevó al borrado de la historia indígena en Piauí? ¿Cuáles son las formas de acción que 

marcan la existencia y la resistencia de los grupos étnicos indígenas en Piauí? La investigación 

presenta un enfoque cualitativo, basado en el análisis de fuentes bibliográficas que abordan el 

tema en cuestión, buscando un aporte teórico a las cuestiones planteadas, añadiendo a esto una 

comparación con la realidad y la experiencia de una comunidad indígena. Además de la inves-

tigación bibliográfica en libros y artículos científicos, buscamos comprender la vida cotidiana, 

la producción y las relaciones que ocurrieron en la comunidad Tabajara y Tapuio Itamaraty de 

Nazaré, a través de observaciones in situ y entrevistas con miembros de la comunidad. Del 

desarrollo del estudio se desprende que a pesar de las dificultades, existen comunidades indí-

genas organizadas en territorio piauiense, realizando un trabajo robusto y significativo sobre la 

cuestión de las etnias indígenas presentes en Piauí. 

 

Resumo 

O presente artigo aborda a questão indígena no Piauí e as estratégias empreendidas pela comu-

nidade Tabajara e Tapuio Itamaraty de Nazaré no sentido de trazer à tona o reconhecimento e 

as lutas por direitos dos povos originários. As discussões estão ancoradas nas seguintes ques-

tões: o que levou ao apagamento da história indígena no Piauí? Quais as formas de atuação que 

marcam a existência e a resistência de etnias indígenas piauienses? A pesquisa apresenta uma 

abordagem qualitativa, baseada na análise de fontes bibliográficas que abordam o assunto em 

questão, buscando um aporte teórico sobre as questões levantadas, somando-se a isso um com-

parativo com a realidade e vivência de uma comunidade indígena. Além da investigação bibli-

ográfica em livros e artigos científicos, buscou-se compreender o cotidiano, a produção e as 

relações ocorridas na comunidade Tabajara e Tapuio Itamaraty de Nazaré, através de observa-

ções em lócus e de entrevistas com membros da comunidade. A partir do desenvolvimento do 

estudo pode-se constatar que apesar das dificuldades, existem comunidades indígenas organi-

zadas em território piauiense, realizando um trabalho robusto e significativo para a questão das 

etnias indígenas presentes no Piauí.     

  

 

 

1. Introdução 

 

A
R

T
IG

O
 

Palabras Clave:  

Pueblos indígenas, 

Comunidad de Na-

zaré, Existencia indí-

gena, Resistencia  

 

Palavras-chave: 

Povos Originários, 

Comunidade Nazaré, 

Existência Indígena, 

Resistência   

 

Alex de Mesquita Marinho 

UESPI  
mesquitallex@gmail.com    

 

mesquitallex@gmail.com%20%20%20


 

 

2
 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

A presente pesquisa centra-se na necessidade de uma melhor compreensão a respeito da 

presença indígena em solo piauiense. Tal necessidade se esboça no fato de haver um contin-

gente reduzido de povos indígenas no estado do Piauí, o que denota a ideia de que esta unidade 

federativa sempre possuiu um número pequeno de pessoas pertencentes aos povos originários 

do Brasil, fato este que não se sustenta. Além disso, estabeleceu-se na sociedade piauiense um 

contexto onde esse assunto ganha pouca notoriedade frente à sua importância, como se a pre-

sença e influência dos indígenas não fosse uma realidade em terras piauienses. 

Diante dos apontamentos levantados, surgem os seguintes questionamentos: por que a 

história dos povos originários do Piauí sofreu apagamento histórico, quais as estratégias em-

preendidas para que isso ocorresse e de que forma os indígenas piauienses ainda demonstram 

sua existência e atuação? Tendo em vista a investigação para a compreensão acerca da proble-

mática em questão, optou-se por uma pesquisa na comunidade indígena Tabajara e Tapuio Ita-

maraty, localizada na comunidade Nazaré, interior do município de Lagoa de São Francisco-

PI. Foram pesquisados aspectos históricos e geográficos dessa comunidade, com ênfase em sua 

constituição ao longo do tempo, além de demonstrar como se dá a atuação desse povo no que 

se refere à constatação da presença indígena no Piauí.  

Com vistas a obter maior consistência nas discussões que abordaram os aspectos histo-

riográficos acerca da questão indígena no Piauí, utilizou-se as contribuições teóricas de Baptista 

(1994), Franco (2014) e Gomes et. al. (2022); no que se refere às questões especificas das co-

munidades indígenas, da comunidade Nazaré e apontamentos relacionados ao museu indígena 

ancorou-se nas seguintes referências: Silva e Macedo (2022), Pereira (2023) e Botessi (2021).  

A pesquisa se justifica pelo fato de que a presença e atuação dos indígenas no Piauí não 

se restringe somente a esse espaço geográfico, pois sabe-se que a questão indígena é uma pro-

blemática nacional que leva esses povos a buscarem maneiras de assegurar sua própria sobre-

vivência; de preservar sua história e tradições; de manter viva uma parte significativa da iden-

tidade brasileira. Dessa forma, torna-se relevante conhecer a maneira como os indígenas tentam 

assegurar sua presença e atuação, nesse caso específico, em solo piauiense. 

Demonstrar a atuação de uma comunidade indígena organizada e estruturada, com espaços 

e práticas bem estabelecidos e presença constante em momentos (eventos) de fortalecimento da 

presença indígena é algo que suscita o interesse pelo conhecimento mais aprofundado acerca 

da existência marcante de povos originários no estado do Piauí.   

 

2. Desmistificando o “extermínio”dos indígenas piauienses 



 

 

3
 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

O apagamento da história dos indígenas no Piauí ou ainda o “mito do extermínio do 

indígena piauiense” tem sido objeto de investigação acadêmica e revela aspectos não apenas 

históricos, mas também culturais, sociais, geográficos e políticos do estado. 

A partir de aspectos relacionados ao processo de colonização do Brasil – que no caso 

piauiense iniciou-se pela região do interior ao invés do litoral, como ocorreu com a maioria dos 

estados nordestinos – dá-se início à construção de um imaginário voltado ao extermínio do 

indígena e de sua cultura em solo piauiense. Essa visão foi fomentada pelos processos educaci-

onais que incutiram na população a ideia de que a colonização havia promovido a dizimação 

das comunidades indígenas e que sua bagagem cultural havia se perdido.    

Durante muito tempo a existência de povos originários no Piauí foi tida como algo irre-

levante do ponto de vista populacional, um cenário onde essas pessoas dificilmente teriam um 

alcance social significativo. 

Segundo o censo demográfico realizado em 2010 pelo IBGE (Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística), o Piauí possuía um total de 2.944 pessoas autodeclaradas indígenas, 

um número muito pequeno se observarmos a extensão territorial desse estado. Essa situação se 

vê modificada a partir dos dados obtidos pelo último censo demográfico realizado em 2022, 

onde se registrou um total de 7.198 moradores que se autodeclararam indígenas, um aumento 

de 144%. Esses resultados destacaram o Piauí como o 5º colocado no ranking de estados onde 

houve crescimento do percentual de moradores autodeclarados indígenas.  

Ainda de acordo com o IBGE, o Piauí possui 157 municípios com população indígena, 

o que representa 70,08% das cidades que compõem o estado. A cidade de Piripiri é o município 

com o maior número absoluto de indígenas (1.370); já o município de Lagoa de São Francisco 

é o que possui o maior percentual de sua população autodeclarada indígena (10,76%). O censo 

de 2022 apontou a existência de 3.586 domicílios piauienses com pelo menos um morador in-

dígena. 

Analisando essas informações pode-se perceber que a presença indígena em solo pi-

auiense ganhou maior expressividade nos últimos anos, todavia, ainda persistem alguns aspec-

tos legados pelo imaginário da não existência do indígena, algo ainda fomentado em contextos 

educacionais, materiais didáticos e por toda uma indústria cultural permeada pela ideia de que 

os povos originários se restringem ao período colonial e que raramente possam ser associados 

ao território piauiense, a não ser quando se fala sobre miscigenação.  

As tentativas de se estabelecer um ideário da não existência de povos originários no 

Piauí (enfatizando a miscigenação) constituiu-se enquanto uma espécie de ferramenta que pro-

moveu o silenciamento no tocante às lutas e pautas importantes levantadas por estes povos,  



 

 

4
 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

sobretudo no que se refere a habitação e melhores condições de vida. Tais estratégias remontam 

de muito tempo, como descreve Gomes et. al: 

A História do silenciamento indígena no Piauí vem de longa data. Apesar de a con-

quista portuguesa ter acontecido relativamente tarde na capitania (se comparada à 

costa atlântica), em pouco tempo muito grupos indígenas deixaram de ser referencia-

dos na documentação. (2022, p. 257).    

Esse é um demonstrativo de como a figura do indígena foi gradativamente sendo desas-

sociada da sociedade piauiense e, mesmo com vários exemplos da influência indígena na língua, 

culinária, folclore e cultura popular, ainda há no imaginário social piauiense a sensação de que 

esses povos foram praticamente inexistentes na história do Piauí. 

Do ponto de vista intelectual também houve contribuições que levaram ao fortaleci-

mento da perspectiva de que o Piauí não possuía indígenas estabelecidos em seu território. 

Como exemplo disso, pode-se mencionar a concepção de Odilon Nunes que, no século XX, 

desenvolveu a teoria de que o território piauiense se tratava apenas de um corredor de passagem, 

ou seja, o estado não era um local onde os povos originários se estabeleciam como moradores 

fixos e que estes nem mesmo teriam dado alguma contribuição para a formação da sociedade 

piauiense.  

Algumas tentativas que buscaram sanar essa questão do apagamento da figura indígena 

foram empreendidas, porém sem sucesso. Como exemplo, pode-se citar o ensino da temática 

indígena na Educação Básica, previsto na Lei Nº 11.645/2008, tornando obrigatório o ensino 

da história e cultura indígena. Mesmo existindo uma lei específica que visa estimular o conhe-

cimento sobre a história dos povos originários e sua contribuição para a constituição da socie-

dade piauiense, ainda assim não houve efeito expressivo. Sobre isso, aponta Franco: 

Os livros didáticos ou possuem um hiato explicativo da situação indígena no território 

do Piauí ou narram o total desaparecimento/esquecimento do índio através da expli-

cativa de uma exterminação completa ou aculturação e mestiçagem. De fato, hegemo-

nicamente para a História Oficial, ufanista dos colonizadores, o lugar da memória-

histórica das diversas etnias que habitavam o território que hoje categorizamos como 

Estado do Piauí é inexistente, esquecido/silenciado. (2014, p. 1).  

   Isso reforça o fato de que o argumento da mestiçagem e, consequentemente, despare-

cimento do indígena ainda se sobressaem mesmo quando há tentativas de resgate da existência 

de povos originários fixos no estado do Piauí.  

Em meio a todo esse cenário de apagamento da existência do indígena no Piauí, alguns 

estudos acadêmicos surgem como uma luz para clarear as questões sobre o extermínio e o si-

lenciamento dos povos indígenas. Em relação a esses estudos, é inegável a contribuição  



 

 

5
 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

significativa da produção empreendida por João Gabriel Baptista (1994), que buscou abordar a 

presença do indígena no Piauí com uma abrangência muito maior se comparada com estudos 

anteriores. Segundo Silva e Macedo (2022, p. 53):  

O autor [Baptista] registrou em seus achados a existência de quatro etnias: Jê, Caraíba, 

Cariri e Tupi − divididas em sete nações: Pimenteiras (Caraíba); Tremembé (Cariri); 

Acroá, Gueguês, Jaicós e Timbira (Jê); e os Tabajaras (Tupi). As quatro etnias pre-

sentes em solo piauiense totalizavam 158 tribos indígenas, a exemplo dos: Jenipapos, 

Acauã, Anacé, Canela, Gueguês, Jaicós, Gilbués, Gamelas, Tacariju, entre outros. Se-

gundo a análise reportada por Dias e Santos (2016), o estudo de Baptista (1994) foi 

fundamental para reparação histórica acerca da presença indígena no Piauí, ao regis-

trar a existência de cerca de 316.000 indígenas em territórios piauienses.   

A pesquisa de Baptista (1994) corrobora diretamente com o fato de ter havido tentativas 

de apagamento da presença e da contribuição significativa dos povos originários na estrutura 

social piauiense, haja vista que, além dos massacres e escravização das diferentes etnias, tam-

bém foram desenvolvidas táticas de desindianização e a integração de descendentes de forma 

forçada, com vistas a promover um apagamento étnico, fato este que levou a própria FUNAI 

(Fundação Nacional dos Povos Indígenas) a concluir que não havia indígenas em território pi-

auiense (Silva; Macedo, 2022).  

Em meio a tantos reveses no tocante à (r)existência dos povos originários do Piauí, é 

notório que houve ao longo do tempo uma mudança sistemática nas abordagens historiográficas 

sobre o assunto. Compreende-se que o conhecimento sobre tais perspectivas é importante, pois 

através delas pode-se ter um olhar mais direto a respeito de como a figura do indígena foi re-

tratada na história piauiense. O quadro a seguir apresenta um consolidado sobre como os estu-

dos a respeito dessa temática foram se modificando em diferentes períodos:  

 

Quadro 1 – Historiografia Indígena Piauiense 

PERÍODO / DÉCADAS PERSPECTIVA PRINCIPAIS AUTORES 

 

1950 a 1980 
Inferioridade Cultural e  

Genocídio 

Odilon Nunes 

Monsenhor Chaves  

Castello Branco 

 

 

 

1990 a 2000 

 

 

 

Genocídio e Etnocídio 

João GabrielBaptista  

Paulo Machado  

Wilson Correia 

Luiz Mott 

 Reginaldo Miranda 

João Renôr F. de Carvalho 

Claudete Maria Miranda Dias 

 Ana Stella de Negreiros Oliveira 

 

A partir dos anos 2000 

Revisionismo historiográfico e 

reaparecimento de grupos 

indígenas no Piauí 

Jóina Freitas Borges 

Roberto Kennedy Gomes Franco  

João Paulo Peixoto Costa 



 

 

6
 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

Fonte: Baptista, 2016. 

   

Fica claro que somente a partir dos anos 2000 voltou-se a atenção para uma revisão da 

história piauiense que trouxesse à tona a importância dos indígenas na formação do povo pi-

auiense e, além desse caráter ligado à pesquisa e escrita sobre o tema, houve também movimen-

tações que trouxeram os povos originários de volta à cena piauiense.  

É importante ressaltar que mesmo com a negação da existência de indígenas e da falta 

de identificação das pessoas com determinadas etnias, a resistência dos povos originários en-

controu-se muito tempo alicerçada em um importante aspecto presente em muitas comunidades: 

a transmissão da memória social de seus ancestrais no contexto familiar (Gomes et. al, 2022).  

Se durante o século XX o que perdurou foi a invisibilização das diferentes etnias indí-

genas no Piauí, seja pela falta de pesquisas sobre o assunto ou por motivações de caráter polí-

tico, territorial e cultural; o que se esboça no início do século XXI é um grande emergir étnico, 

através do qual esses grupos resistem e reivindicam seu reconhecimento e seus direitos en-

quanto povos originários do Piauí. Exemplo disso é o fato de que em 2005 com a mobilização 

dos Tabajara e a criação da Associação de Remanescentes Indígenas de Piripiri, sob a liderança 

do cacique Zé Guilherme, os povos indígenas no Piauí reapareceram no cenário nacional 

(Franco, 2014). E, ainda, de acordo com a FUNAI (2021): 

Atualmente, existem diferentes situações territoriais e mobilizações étnicas em curso 

no estado, dentre as quais destacamos as dos seguintes povos: Tabajara, Tabajara Ypy 

do Canto da Várzea, Tabajara da Oiticica (Piripiri), Tabajara-Tapuio (Lagoa de São 

Francisco), Kariri (Queimada Nova), Caboclos da Baixa Funda (Baixa Grande do Ri-

beiro e Uruçuí), Gamela (Santa Filomena, Bom Jesus, Currais e Baixa Grande do Ri-

beiro), Gueguê do Sangue (Uruçuí), Guajarara da Aldeia Ukair e Warao (Teresina).1     

Esse reconhecimento por parte da FUNAI pode ser considerado como uma vitória muito 

expressiva para os povos originários, visto que há algum tempo a própria instituição chegou a 

considerar a não existência de indígenas no Piauí, além disso esse fato abriu margem para a 

conquista de direitos antes negados, para o reconhecimento e participação do indígena como 

cidadão piauiense. 

Retornando ao início desta seção, lembra-se que houve um aumento expressivo de pes-

soas autodeclaradas indígenas no Piauí, utilizando como parâmetro de comparação os censos  

                                                             
1 Fonte: SILVA, B. I. B. M.; MACEDO, J. P. “Povos indígenas no Piauí: se escondeu para resistir e apareceu para 

existir!”: trajetória dos grupos indígenas da etnia Tabajara no Piauí. Interações, Campo Grande, MS, v. 23, n. 1, 

p. 51-65, jan./mar. 2021. 



 

 

7
 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

demográficos de 2010 e 2022. De posse do conhecimento sobre aspectos históricos que tratam 

da existência e da resistência dos povos originários em solo piauiense ficou claro que em dado 

momento a pesquisa e a escrita sobre o assunto tiveram uma importância inegável no que tange 

ao distanciamento do mito do extermínio do indígena piauiense. 

Contudo, destaca-se que esse retorno da presença da figura indígena no cenário social 

do Piauí também se deve, e muito, às organizações empreendidas pelas diferentes etnias pre-

sentes no estado, que não mediram esforços para buscarem sua afirmação e reconhecimento 

como povos originários, promovendo uma verdadeira conscientização tanto sobre a existência 

e resistência desses povos em terras piauienses, quanto no estímulo ao sentimento de pertença 

e identificação dos indivíduos com relação às etnias presentes em suas comunidades.  

A partir disso, foram sendo levantadas importantes discussões; construídos espaços 

(ocas e museus) e subsídios (pesquisas, cartilhas, documentos de eventos, entre outros) dos 

mais diferentes tipos, o que demonstra a movimentação das etnias indígenas existentes no Piauí 

no sentido de promover o resgate de suas identidades e culturas e que, consequentemente, busca 

desenvolver na sociedade piauiense a conscientização a respeito da contribuição que os indíge-

nas legaram para o povo do Piauí e de reafirmação de sua presença neste território. No estado 

há comunidades que expressam a luta e a resistência dos povos originários e que acabam de-

sempenhando o papel de reafirmar a importância das diferentes etnias para a sociedade, um 

exemplo vivo disso é a comunidade Tabajara e Tapuio Itamaraty que fica localizada em Nazaré, 

interior na cidade de Lagoa de São Francisco – PI, à qual será abordada nas seções seguintes.  

 

3. História da comunidade indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty de Nazaré 

A comunidade Nazaré, onde residem os indígenas Tabajara e Tapuio Itamaraty, faz 

parte do município de Lagoa de São Francisco. O município está localizado na região Norte do 

estado do Piauí (microrregião de Campo Maior) e se localiza entre as cidades de Piripiri e Pedro 

II, possuindo um total de 6.331 habitantes (IBGE censo de 2022) e com apenas 31 anos de 

emancipação política. 

A região de Nazaré é geograficamente favorável à prática da agricultura e pecuária, 

possuindo extensas porções de terra niveladas e em aclive. O clima, por ser dividido em período 

chuvoso e período de estiagem, torna mais fácil a preparação da população local para o plantio. 

A principal fonte de renda da comunidade se encontra na agricultura, que é utilizada tanto para  

 



 

 

8
 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

 

a alimentação quanto para o comércio, e também no funcionalismo público, aposentadorias e 

programas governamentais de distribuição de renda.  

De acordo com a presidente da Associação Indígena de Nazaré, Maria Gardênia dos 

Santos Nascimento, a comunidade possui 188 famílias cadastradas, um total de 585 pessoas 

reconhecidas enquanto indígenas. Vale destacar que esse processo de reconhecimento é um 

trabalho contínuo, logo, essas quantidades variam com o passar do tempo.      

 

3.1 Surgimento da Comunidade 

 

De acordo com os relatos da história da comunidade, o seu povoamento ocorreu por 

volta do ano de 1795, quando os primeiros habitantes provenientes de povos originários se 

manifestaram neste território, vindos do Maranhão em direção ao Ceará e vice-versa, e alguns 

foram se estabelecendo na região e habitando o território, o qual deram o nome de Itamaraty 

(palavra de origem indígena na língua Guarani que significa “pedra cor-de-rosa”, “pedra rosa”, 

ou “pedra entre rios”). Segundo os relatos repassados pelas pessoas mais velhas da comunidade 

(troncos velhos) os primeiros habitantes que deram origem as famílias indígenas reconhecidas 

foram Antonia Jacinta, Josefa Jacinta e Tereza Sinésio, as quais provieram de uma indígena 

capturada na mata “a dente de cachorro”2.  

Alguns fatores ambientais favoreceram o estabelecimento desses povos indígenas na 

região, como pontua Pereira: 

A região onde se localiza a comunidade Nazaré e localidades vizinhas, pelo fato de 

estar cercada por solos férteis e pela presença de diversas fontes de água como riachos 

e olhos d’água, favoreceu o processo de fixação de diferentes grupos, a exemplo dos 

Tabajara, Tapuio e Codó Cabeludo (Cadóis Cabeludos), atraindo posteriormente os 

grupos não indígenas que buscavam meios para desenvolver atividades ligadas à agri-

cultura e à pecuária (2023, p. 21). 

Pelo fato de existirem na região pessoas não indígenas, uma parcela desses povos aca-

bou seguindo em direção a outros espaços, mas alguns permaneceram e se fixaram nos arredo-

res da localidade que hoje se configura como Nazaré, onde acabaram vivenciando o penoso 

processo de perca das suas terras e posterior formação de latifúndios (Pereira, 2023).  

                                                             
2 Forma violenta com que muitas indígenas foram retiradas do contexto em que viviam para serem vendidas ou 

tornarem-se esposas ou servas por meio do processo de captura, estupro, amansamento e domesticação – no en-

tendimento de que estas eram mulheres selvagens que passaram a ter um convívio social –, é também uma memória 

coletiva que os indígenas evocam para afirmarem sua indianidade e descendência de uma família indígena (CAR-

VALHO, 2023, p. 47). 



 

 

9
 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

Os remanescentes dos povos originários da comunidade Nazaré se reconheceram en-

quanto pertencentes à etnia Tabajara pelo fato de as lideranças indígenas de Lagoa de São Fran-

cisco atribuírem suas raízes indígenas aos seus familiares oriundos da região da Serra da Ibia-

paba - CE. Dessa forma, autodeclararam sua afiliação à etnia Tabajara, partindo do pressuposto 

de que, historicamente, essa região foi habitada por esses grupos e possuía aldeamentos missi-

onários que incluíam cerca de mais de 70 aldeias da etnia Tabajara (Silva; Macedo, 2022). 

Em 1995, aconteceu o que ficou conhecido como o grande diagnóstico da comunidade, 

que foi realizado em parceria entre a Universidade Federal do Piauí (UFPI), Universidade Es-

tadual de São Paulo (USP) e as ONGS de Pedro II: Centro de Formação Mandacaru, CEPOPE, 

Kolping, ACPC (Associação Comunitária de Produção e Consumo), Sindicatos dos Trabalha-

dores Rurais de Pedro II e a Paróquia de Nossa Senhora da Conceição de Pedro II. Trabalho 

este que foi coordenado pelo professor de economia Luís Carlos Pusca, da Universidade Federal 

do Piauí, com o Tema: “QUEM SOMOS? QUANTOS SOMOS? COMO VIVEMOS? E 

COMO QUEREMOS VIVER?”.  

Considera-se o grande diagnóstico como sendo o ponto de partida para o fortalecimento 

da identificação indígena, a partir do qual notou-se o fortalecimento da cultura, o aprofunda-

mento no modo de vivência e convivência das pessoas da comunidade, onde identificou-se que 

a fonte de sobrevivência era a caça, a pesca, o cultivo do algodão, da mandioca, do milho, feijão 

e arroz; a tecelagem da rede (de três panos, tecida no chamado “tear de macaco”), do lençol de 

algodão e da toalha de rosto; costumes como as brincadeiras de roda, ouvir as histórias de Tran-

coso (histórias criadas na grande esteira debulhando feijão nas “bocas da noite”, à noitinha). 

Esses aspectos conduzem à ideia de que a presença de não indígenas e as tentativas de “sufo-

camento” da existência dos povos originários em Nazaré não foram suficientes para tornar in-

visíveis a cultura e o legado desses grupos, pois os hábitos indígenas atravessaram o tempo e 

continuaram a se fazer presentes no cotidiano da comunidade, mesmo quando ela não os reco-

nhecia.  

A História do Povo Indígena Tabajara da comunidade Nazaré tem seu início com a cap-

tura de uma indígena "a dente de cachorro" que deu origem a duas jovens, Antônia Jacinta e 

Josefa Jacinta. Elas tiveram 17 filhos, os quais foram povoando a comunidade, pode-se citar 

alguns deles: Manoel Jacinta, José Jacinta, Francisco Jacinta, Chico Jacinta, Anízia Maria, Ra-

imundo Jacinta, Luiz Jacinta, Ana Jacinta, Maria Jacinta, Raimunda Jacinta, chamada Pretinha. 

Outra família que deu origem à comunidade Nazaré foi a família Sinésio que, provavel-

mente, era pertencente ao Povo Tabajara, que chegou do Ceará e vivia no território conhecido 

como Olho d’água, Cedro. Os relatos da comunidade contam que quando a família Sinésio  



 

 

1
0

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

começou a subir o morro em busca de outros espaços foi quando encontrou a família Jacinta. 

Teresa Sinésio teve vários filhos, entre os quais: Raimundo Sinésio, Laurentino Sinésio, Pedro 

Sinésio, João Sinésio, Francisco Sinésio, José Sinésio, Antônia Sinésio, Sabino Sinésio, Brio-

lange Sinésio. 

Muitos deles abandonaram a região devido à seca de 1932 (evento que gerou um grande 

contingente de retirantes). Os que ficaram estabelecidos na região se casaram e começaram a 

constituir família. Dessa forma, conclui-se que os habitantes de Nazaré são seus descendentes. 

Seu Manoel Niza, filho de Anízia Maria [Jacinta] e Raimundo Sinésio, relatava que inicial-

mente os donos do território eram essas duas famílias que possivelmente habitavam na região 

desde 1795. Antigamente o nome da comunidade era Itamaraty. Foi com a chegada dos padres 

franciscanos e a construção da Igrejinha de Santo Antônio que a localidade passou a se chamar 

Nazaré, pois os religiosos acharam semelhança com Nazaré de Galileia.  

Durante a grande seca entre 1932 e 1958, para não morrer de fome, muitos foram obri-

gados a trocar as próprias terras por alimentos e assim foi que o Coronel João Benício conseguiu 

se apossar da maioria da terra que hoje está sendo resgatada como terra indígena. Ou seja, a 

história da comunidade indígena de Nazaré é mais um exemplo de que no Piauí os povos origi-

nários acabaram sendo marginalizados e invisibilizados, inclusive, devido o interesse latifundi-

ário pelo território em que antes haviam se fixado e que lhes pertencia por direito.  

Não foi da noite para o dia que a comunidade Tabajara e Tapuio Itamaraty de Nazaré se 

estabeleceu enquanto uma organização indígena, houve um processo contínuo de conscientiza-

ção para o reconhecimento da história, cultura, pertença e identificação das pessoas da locali-

dade com relação aos povos originários que ali existiram e ainda existem.  

O reconhecimento da comunidade como pertencente a etnias indígenas teve início con-

tabilizando 23 famílias que se identificavam como Codó-Cabeludo. Essa identificação inicial 

se deve ao fato de que na região também houve a presença de um povo chamado Codó-Cabe-

ludo advindo do Ceará que encontrou a família Sinésio na região do Cedro. Entre as duas famí-

lias existiram conflitos e os Codó-Cabeludos acabaram por ir embora. Provavelmente também 

ocorreu alguma mistura entre as famílias já que essa definição não foi completamente abando-

nada pelos habitantes da comunidade. Vale ressaltar que Codó-Cabeludo é uma denominação 

atribuída a essas famílias por não indígenas e não se sabe qual era o verdadeiro povo a que 

pertenciam.  



 

 

1
1

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

Atualmente os habitantes indígenas de Nazaré se identificam como Tabajara, pois com 

base em pesquisas realizadas na comunidade descobriu-se que, antes dos Codó-Cabeludos che-

gar no Cedro, a região era um corredor dos Tabajara, povo ao qual a família Sinésio provavel-

mente pertencia. 

Passado algum tempo o número de famílias a se reconhecer como indígenas aumentou 

para 74, havendo um crescimento posterior, chegando a 140 famílias reconhecidas, cerca de 

metade de toda a comunidade. Mesmo quem não se reconhece ainda assim teria esse direito, 

pois acredita-se que em cada núcleo familiar há descendentes da família Jacinta ou da família 

Sinésio. 

Independente da identificação ou não dos habitantes da comunidade enquanto perten-

centes às etnias de povos originários em Nazaré, é inegável como importantes aspectos relaci-

onados a esses grupos se mantiveram vivos de maneira intrínseca na vivência da comunidade. 

A respeito disso, discorre Pereira:  

A identidade indígena permaneceu em meio à comunidade através de rezas e práticas 

de cura, uso de plantas medicinais, artesanato com trançado de palha, trabalho em 

mutirão dentro do ciclo familiar e comunitário, ligação com a natureza, relação com 

lugares de memórias, partilha de saberes por meio de rodas de conversas, dentre outros 

fatores (2023, p. 22). 

Isso demonstra como a influência indígena foi e ainda é fundamental na construção da 

identidade piauiense, derrubando por terra a ideia de que houve um extermínio total dessas 

etnias no território do Piauí, revelando muito mais as tentativas de apagamento da figura do 

indígena do que a não existência de povos originários.   

Dessa forma, entende-se a contribuição indígena para a formação da sociedade pi-

auiense como algo vivo e presente, apesar dos reveses históricos que acabaram por deixar a 

figura do indígena à margem da sociedade. 

Em se tratando de manter vivas a história e as tradições advindas dos indígenas, observa-

se a contribuição fundamental dos membros mais velhos pertencentes às etnias, pois são eles 

quem remontam de forma viva ao passado de seus descendentes e são responsáveis por promo-

ver a prática de rememorar o modo de vida dos povos originários. Na comunidade indígena de 

Nazaré os membros mais antigos que carregam e transmitem esse saber ancestral ficaram co-

nhecidos como troncos velhos. 

Os troncos velhos são as pessoas mais velhas da comunidade, que são dotadas de sabe-

doria e conhecimentos populares para repassar às pessoas. Há algumas que já faleceram, e ou-

tras que ainda estão contribuindo com seus saberes. Essas pessoas possuem grande importância  

 



 

 

1
2

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

para o movimento indígena, pois contribuíram e contribuem com o resgate histórico da comu-

nidade, e que hoje se faz memória de todos os saberes deles. 

Os Tabajara e os Tapuio de Nazaré reivindicaram suas identidades principalmente 

com base em suas memórias, as quais se mantiveram vivas por meio de relatos orais 

passados de geração em geração, bem como na manutenção de costumes praticados 

por seus antepassados que viveram na região (Pereira, 2023, p. 24). 

Nos troncos velhos encontra-se uma riqueza histórica e cultural que é salutar para o 

reconhecimento dos povos indígenas na região e sem a qual seria muito difícil determinar com 

maior objetividade marcadores étnicos, processos de ocupação territorial, costumes e crenças 

próprios dos povos Tabajara e Tapuio Itamaraty. Além dos relatos sobre a história das primeiras 

famílias indígenas a se fixar na região de Nazaré, é graças aos troncos velhos que se tem co-

nhecimento sobre práticas de cura, rituais, danças, crenças, costumes dos mais variados tipos, 

culinária, artesanato, expressões da língua, entre outros. Alguns nomes importantes a serem 

mencionados quando se fala dos troncos velhos são: João Inácio, Francisco Pedro, Manual Niza 

e Antonio Niza, estes dois últimos já falecidos. 

A comunidade obteve algumas conquistas que se devem à sua organização e, claro, a 

todo o resgate da história indígena com base nos conhecimentos repassados pelos troncos ve-

lhos. Exemplos significativos dessas conquistas são o reconhecimento da comunidade pela FU-

NAI e construção da Oca. Além disso, a comunidade conseguiu firmar parcerias com secretarias 

do poder municipal e também com o Governo do Estado do Piauí, algo que proporcionou tra-

balhos voltados à educação, garantia de atendimento de saúde específico para a pessoa indígena, 

doação de terras e a construção do Museu dos Povos Indígenas do Piauí - Anízia Maria (MUPI), 

que é considerado o primeiro museu dos povos originários do Piauí.   

 

4. A atuação da Comunidade Indígena de Nazaré para a valorização dos 

povos originários piauienses 

 

A comunidade indígena de Nazaré, apesar de existir há pouco tempo enquanto organi-

zação e associação, vem demonstrando a realização de trabalhos significativos no tocante ao 

resgate da cultura indígena e da presença de povos originários em território piauiense.  

O trabalho desenvolvido pela comunidade ganha ainda mais notoriedade pelo fato de 

não se restringir aos espaços onde está situada fisicamente, pois existe uma articulação entre os  

 

 



 

 

1
3

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

Tabajara e Tapuio Itamaraty de Nazaré com outras comunidades indígenas vizinhas e em regi-

ões mais distantes, como aquelas situadas na Região Sul do Piauí, além de ser constante a sua 

participação em eventos importantes que tratam da questão indígena a nível nacional.  

Dessa forma, entende-se que os indígenas de Nazaré têm desempenhado um papel fun-

damental para abordar a discussão sobre a presença de povos originários no Piauí, no tocante a 

promover um resgate histórico e cultural e, também, estabelecer novos espaços a serem ocupa-

dos pelos indivíduos que pertencem às diferentes etnias presentes no estado, levantando a ideia 

de que os indígenas carregam consigo aspectos importantes da ancestralidade que podem con-

tribuir e criar novas conjunturas na sociedade contemporânea do Piauí.     

Com base em alguns pontos específicos pode-se observar como o trabalho realizado 

pela comunidade tem trazido bons resultados quando o assunto é a importância dos povos ori-

ginários, distribuídos em diferentes etnias pelo território piauiense. Serão destacadas algumas 

frentes de trabalho e ações específicas da comunidade de Nazaré com o objetivo de elucidar e 

exemplificar a maneira como esse povo tem se organizado e trabalhado em prol da valorização 

da existência indígena no Piauí. Serão descritos os seguintes aspectos, a saber: Associação in-

dígena, museu dos povos indígenas e lutas por direitos. 

 

4.1 Associação Indígena tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade de Na-

zaré  

 

O processo de reafirmação enquanto indígenas ocorreu mais diretamente quando os po-

vos de Nazaré se fortaleceram de maneira coletiva com a criação da Associação dos Povos 

Indígenas Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré - APIN, fundada em 14 de ja-

neiro de 2017, ocasião em que foi escolhido como Cacique o senhor Henrique Manoel do Nas-

cimento (Pereira, 2023). A partir dessa organização jurídica, houve maiores condições para que 

a comunidade pudesse partir mais efetivamente numa empreitada pela busca de seus direitos, 

ou seja, foi a partir da criação da associação que os indígenas de Nazaré se tornaram reconhe-

cidos legalmente e puderam fazer suas reivindicações de formas mais consistentes.  

A criação e atual existência da associação é geralmente celebrada pelos membros da 

comunidade como algo que alavancou a estruturação da comunidade, bem como responsável 

por expandir as frentes de trabalho almejadas. Mas além da organização, é destacado que a 

comunidade já possuía uma cultura de organização e mobilização que contribuiu para que os  

 



 

 

1
4

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

trabalhos tivessem início, sobre esse aspecto observa-se as falas de dois membros da comuni-

dade:  

 

O trabalho da comunidade teve uma contribuição muito grande pelo fato desse espírito 

de organização que a gente já tinha (Lucinete Maria do Nascimento, tesoureira da 

Associação Indígena, 2024);  

 

Mesmo que seja tardio esse reconhecimento que nós tivemos, nós sempre soubemos 

nos reconhecer como indígenas, nós só não tivemos a coragem, antigamente, de nos 

declarar (Armano Pereira de Sousa, segundo tesoureiro da Associação Indígena, 

2024).  

 

Pelos relatos nota-se que mesmo antes de haver uma associação legalmente estabele-

cida, já existia um sentimento de pertença às etnias indígenas, o que proporcionou certa articu-

lação entre os membros da comunidade até que, de fato, tivesse início o processo de autodecla-

ração. 

A partir do momento em que se estabeleceu essa organização inicial, na qual o cacique, 

posteriormente escolhido, trouxe a discussão da temática indígena para a comunidade, foi esta-

belecido um sentimento de necessidade pelo reconhecimento enquanto pertencentes às etnias 

indígenas historicamente existentes na região de Nazaré. Esse fato gerou um movimento de 

busca por mais informações com base no que era relatado pelos indivíduos mais velhos da 

comunidade.  

O auto reconhecimento e, posterior trabalho empreendido pela associação de Nazaré, 

não se fecha apenas na comunidade em si, mas acaba por se tornar um importante vetor de 

disseminação da questão indígena, oportunizando a outras comunidades piauienses compreen-

der como se dá essa organização e que é possível a realização do resgate da história e cultura 

dos povos originários em diferentes regiões do estado, como foi o caso dos Tabajara Alongá 

presentes na comunidade Oiticica de Piripiri, que tiveram uma influência dos indígenas de Na-

zaré para dar início ao seu processo de organização. O relato a seguir corrobora com essa ideia:  

Anteriormente podemos perceber que no Piauí dificilmente se ouvia falar em povos 

indígenas, mesmo eles existindo, não tinha essa visibilidade. Então, a partir do mo-

mento em que a comunidade Nazaré se fortaleceu, o Piauí se fortaleceu por inteiro, 

porque muitas comunidades também já se autodeclararam indígenas, pode perceber 

que tem muitos municípios do Piauí se fortalecendo nessa temática de descendente 

indígena (Armano Pereira de Sousa, 2024).    

Dessa forma, compreende-se o papel da comunidade indígena de Nazaré como algo que 

foi alavancado pela criação da associação, o que proporcionou maior conhecimento da causa 

indígena, além de promover um trabalho que contribui com a organização de outros povos ori-

ginários em solo piauiense.  



 

 

1
5

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

 

4.2 Museu dos Povos Indígenas do Piauí 

 

A existência de um espaço com estrutura física e organizacional voltadas à preservação 

e difusão do patrimônio histórico e cultural indígena é, sem dúvida, um marco na vida de uma 

comunidade que se empenha em ressaltar constantemente a existência e resistência de povos 

originários num determinado território. É isso que ocorre com a comunidade de Nazaré no to-

cante ao seu trabalho com base no acervo que forma o Museu dos Povos Indígenas do Piauí 

(MUPI). Todavia é necessário ressaltar que houve todo um processo de mobilização, conscien-

tização e reinvindicação para que, atualmente, o estado do Piauí pudesse contar com um museu 

voltado às etnias indígenas presentes em seu território.   

A ideia inicial de implantar o museu surgiu através de discussões de uma jovem da 

comunidade, Dinayana Kelly, que na época era aluna da Escola Família Agrícola Santa Ângela 

(EFASA), de Pedro II, no ano 2016, quando algumas pessoas começaram a fazer doações de 

peças que preservam a história dos membros mais antigos, os chamados troncos velhos, e da 

comunidade.  

Essa iniciativa é considerada pela comunidade como sendo o “embrião” do que viria a 

se tornar o museu, mas além da vontade e engajamento, se fazia necessário também informa-

ções específicas sobre o trabalho museológico e é aí que entram dois importantes eventos que 

viriam a dar mais consistência à ideia inicial do museu, além de futuramente concretizar o que 

havia sido idealizado: o II e o III Fórum de Museus Indígenas. 

Em 2016, alguns representantes da comunidade foram convidados para participar do II 

Fórum de Museus Indígenas em Buíque, Pernambuco. As experiências vividas durante o fórum, 

bem como os conhecimentos adquiridos com essa participação fortaleceram a ideia de criar um 

museu indígena na comunidade, e a partir daí o mesmo foi criado pelos próprios indígenas de 

maneira improvisada, trazendo os aspectos da presença indígena na comunidade por meio de 

sua cultura, através das histórias contadas, dos artefatos, que vêm a ser símbolos da comuni-

dade, trazendo as narrativas de um povo junto de determinados objetos, que servem para contar 

a trajetória do povo indígena que viveu na região. A respeito dessa implementação inicial do 

museu na comunidade Nazaré, relata-se o seguinte: 

Contextualizando na situação daquela época, foi 2017. Ele começou no tio Antonio 

Nízia, numa casa e meio que foi itinerante, passou por alguns locais. Depois a gente 

tava lá na casa do seu Chico Inácio, lá a gente já tinha recebido visitas de arqueólogos 

da UFPI, já tinha sido feitas pesquisas na comunidade, ajudaram a gente a fazer o 



 

 

1
6

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

tombamento de peças, a gente tava se organizando em comunidade, a gente mesmo! 

Não tava recebendo nenhum auxílio de museólogo, mas a gente tava se apoiando sem-

pre com parcerias. Foi então que uma equipe de cinco pessoas da comunidade parti-

cipou do II Fórum de Museus Indígenas lá em Buíque. Aqui a gente já tava se orga-

nizando, mas não tinha o museu, ainda. Foi lá desse II Fórum que o ideal seria que 

cada povo tivesse o seu museu e colocaram lá que o Piauí poderia construir o seu 

museu aqui na nossa comunidade. A partir da nossa participação nesse fórum, ficou 

decidido que o III Fórum seria aqui, no Nazaré. Então viemos de Pernambuco com 

uma missão: fazer o museu e receber o III Fórum, então começamos a nos organizar, 

ao mesmo tempo que fomos criando o museu também fomos nos organizando como 

associação (Dinayana Kelly Uchôa do Nascimento, diretora do Museu dos Povos In-

dígenas do Piauí – MUPI, 2024). 

O Museu Anízia Maria, como ficou conhecido, passou a ser visitado por estudantes de 

escolas do município e regiões vizinhas, além de receber constantemente pesquisadores de ins-

tituições de Ensino Superior. Como dito anteriormente, o funcionamento ocorria em casas da 

própria comunidade que eram cedidas para servir como abrigo do acervo até então reunido e 

catalogado. A presença de um museu indígena, mesmo que em moldes improvisados, despertou 

ainda mais o sentimento de pertença à ancestralidade indígena, visto que os objetos e as histó-

rias relatadas eram responsáveis por promover o resgate da história e das tradições dos antepas-

sados indígenas que habitaram a região. Esse trabalho inicial com o museu trouxe contribuições 

em diferentes aspectos para a comunidade, dentre elas pode-se destacar que: 

A construção do museu desenvolveu um papel fundamental no processo de reelabo-

ração das memórias individuais e coletivas numa perspectiva histórica diferenciada, 

possibilitando a elaboração de novas formas de re-existência para o futuro (Botessi, 

2021, p. 210).  

Então pode creditar-se ao museu o fato de que as lutas e reinvindicações por reconheci-

mento e por espaço na sociedade ganharam maior consistência e notoriedade graças ao trabalho 

que começou a ser desenvolvido a partir da organização desse espaço.  

É importante reforçar a ideia de que construção do Museu dos Povos Indígenas do Piauí 

na comunidade Nazaré não ocorreu da noite para o dia, deixando de ser um acervo itinerante 

nas casas da comunidade para ter uma sede própria e bem estruturada. Houve um processo de 

organização e reinvindicações para que a mudança acontecesse e, nesse percurso, ressalta-se 

novamente a importância da realização do III Fórum de Museus Indígenas sediado pela comu-

nidade Nazaré em 2017.   

Na época em que o fórum foi realizado, o então governador do estado do Piauí era o 

Senhor Wellington Dias, e este visitou a comunidade, ocasião em que foi entregue o requeri-

mento solicitando a construção do Primeiro Museu Indígena do Piauí, na comunidade Nazaré. 

O mesmo, de imediato, autorizou a construção do museu. Depois de um longo processo buro-

crático, entre ordem de construção, projeto de arquitetura e licitação, em abril de 2022, deu-se  



 

 

1
7

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

início a construção da obra do primeiro museu dos povos indígenas do Piauí. O museu foi inau-

gurado e aberto ao público em 30 de agosto de 2023 e, além da participação de toda a comuni-

dade local e circunvizinha, contou também com a presença de autoridades como a Ministra dos 

Povos Indígenas, Sonia Guajajara e também do Governador do estado do Piauí Rafael Fonteles. 

Fica nítido que a realização do Fórum de Museus na comunidade proporcionou maior 

conhecimento e conscientização a respeito da questão indígena na comunidade, o que levaria à 

concretização futura de um espaço bem estruturado para servir de referência da memória e his-

tória dos povos indígenas do Piauí. “No Fórum houve a presença de várias etnias, a gente não 

foi só pra se encontrar, foi pra se fortalecer, a gente se uniu à causa indígena do Brasil” (Dina-

yana Kelly Uchôa do Nascimento, 2024). 

Atualmente, o Museu dos Povos Indígenas do Piauí Anízia Maria (MUPI) se estabelece 

enquanto local de conhecimento e reconhecimento da ancestralidade e contribuição indígena 

para a sociedade piauiense, organizando-se em dois núcleos: gestor e educativo. Caracteriza-se 

também como espaço de educação e conscientização, proporcionando à comunidade local e 

visitantes uma melhor perspectiva a respeito dos povos originários do Piauí, aliás, o museu não 

é destinado apenas à história da comunidade Nazaré, pois contém um acervo que contempla as 

diferentes etnias existentes no estado, além dos conhecimentos resgatados que demonstram a 

diversidade de povos indígenas em solo piauiense e suas contribuições na história e cultura. 

 

4.3 A luta por direitos básicos 

 

Ao passo em que a comunidade se organiza enquanto associação, tem início um trabalho 

voltado às lutas para a que haja a garantia de direitos específicos para a população indígena 

com base no processo de reconhecimento dos indivíduos como pertencentes às etnias dos povos 

originários. Tais lutas estão relacionadas a questões como terra, saúde, educação e, consequen-

temente, reconhecimento social da contribuição indígena no tocante a desmistificar a teoria do 

extermínio do indígena no Piauí.    

A luta dos povos indígenas da comunidade Nazaré teve início há muitos anos, e durante 

todo esse percurso várias reivindicações foram feitas e algumas conquistas alcançadas, porém, 

o que se percebe é que ainda há muitos direitos destes povos que não foram conquistados de 

fato. 

Por isso, a comunidade, mesmo diante de algumas conquistas, ainda reivindica o que é 

de direito dos povos indígenas, como a demarcação do território, pois a comunidade recebeu  



 

 

1
8

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

apenas uma doação do Governo do Estado, na qual o território foi titulado em nível estadual 

pelo INTERPI – Instituto de Terras do Piauí (160 hectares foram doados em abril de 2022), 

mas a demarcação é competência do Governo Federal, algo ainda não realizado na comunidade. 

A saúde indígena é outra luta, pois mesmo com os atendimentos oferecidos a nível mu-

nicipal, ainda se espera que o Governo Federal faça a sua parte com a construção de um polo 

base de saúde – um grande anseio da comunidade – pois a saúde indígena deve contemplar 

também a medicina alternativa com o uso de plantas medicinais. Alguns horizontes já são apon-

tados com relação à saúde indígena para a comunidade, visto que a unidade de saúde da comu-

nidade já conta com um profissional capacitado para atendimentos voltados à saúde indígena, 

articulando parcerias entre Ministério da Saúde, Secretaria de Estado da Saúde, Secretaria Mu-

nicipal de Saúde e FUNAI.  

A educação escolar indígena, também faz parte das reinvindicações, pois sabe-se que 

para ser implantado esse tipo de educação, deve-se construir um prédio próprio, ou adaptar o já 

existente; e a educação oferecida deve ser diferenciada, pois os troncos velhos, cacique, pajé, 

todos contribuem com seus saberes, destacando a realidade do dia a dia do indígena, ou seja, 

uma educação contextualizada, contemplando a história, a cultura, os saberes e os modo de 

viver de cada um. 

Sobre essa questão da educação, mesmo ainda não existindo uma estrutura e organiza-

ção oficialmente constituídas, ao longo do tempo a comunidade vem desenvolvendo estratégias 

para se trabalhar um ensino contextualizado para os estudantes da comunidade Nazaré e bus-

cando expandir esse trabalho para toda a rede municipal de educação. Como exemplos, pode-

se destacar a reformulação do Projeto Político-pedagógico (PPP) da escola local, introduzindo 

o ensino da história da comunidade com ênfase na questão indígena, objetivando o resgate his-

tórico e cultural para as novas gerações; além da realização de oficinas sobre a língua nheengatu 

tupi que foram abertas para toda a comunidade.  

Outra estratégia marcante foi a produção de uma cartilha que aborda os vários aspectos 

indígenas da comunidade, tais como: história, costumes, ritos, crenças, comidas, danças, entre 

outros.   Essa cartilha teve lançamento em 05 de maio de 2023, na Oca sede da comunidade, o 

evento foi prestigiado por todo o município e por membros da Superintendência de Igualdade 

Racial e Povos Originários do Piauí (SUIRPO). Em parceria com a Secretaria de Educação e 

Cultura do município (SEMEC), o material foi distribuído para todas as escolas da rede em 

formato físico e digital para que possa ser trabalhado de maneira transversal nos diferentes 

componentes curriculares.  



 

 

1
9

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

A respeito da educação escolar indígena, há um projeto de implantação na comunidade 

Nazaré, em parceria com a Secretaria de Estado da Educação do Piauí (SEDUC – PI), utilizando 

como exemplo uma experiência realizada em Teresina a partir das etnias Guajajara e Warao. 

Esse processo de implantação está em andamento e quando concluído a primeira escola indí-

gena do interior do Piauí será na comunidade indígena de Nazaré, com apoio da rede estadual 

e municipal de ensino. A comunidade conta ainda com a presença de uma representante como 

membro da Comissão de Educação Indígena Nacional. 

Observa-se que a comunidade Tabajara e Tapuio Itamaraty de Nazaré conseguiu em um 

intervalo pequeno de tempo algumas conquistas significativas no tocante a direitos voltados às 

pessoas indígenas, mas que ainda há muito trabalho a ser realizado para que essa população 

possa gozar plenamente daquilo que lhe é de direito.  

 

Considerações finais 

A presença de povos originários no Piauí é uma realidade, mesmo após as tentativas de 

apagamento histórico e cultural das diferentes etnias. Percebe-se, então que com o passar do 

tempo surge a necessidade de afirmação e reafirmação da existência de indígenas em território 

piauiense e sua contribuição na formação social do estado. 

Ao observarmos os reveses históricos sobre os indígenas do Piauí fica evidente que 

houve ao longo do tempo mudanças sistemáticas na historiografia dos povos originários pi-

auienses, visto que em cada período que fora destacado, encontram-se perspectivas distintas 

que vão desde o Etnocídio ao reaparecimento de grupos indígenas no Piauí. 

Esse reaparecimento dos indígenas piauienses foi referendado pelo último censo do 

IBGE, em 2022, pois os dados apresentados trouxeram à tona o fato da presença de diferentes 

etnias indígenas espalhadas pelo território do estado, além de demonstrar um quantitativo cres-

cente de pessoas que se autodeclaram indígenas. 

A comunidade indígena de Nazaré, com um número expressivo de famílias autodecla-

radas indígenas, é exemplo marcante da existência e resistência da presença e cultura indígena 

no Piauí. A história da comunidade e a forma como os conhecimentos foram transmitidos pelos 

troncos velhos demonstra claramente a ancestralidade dos povos originários presente nessa co-

munidade. 

A atuação e lutas empreendidas pela comunidade Nazaré, mais do que reafirmar a exis-

tência de povos indígenas em território piauiense, vem se configurando enquanto uma impor-

tante linha de frente no que diz respeito ao resgate étnico indígena do Piauí, exemplo disso são  



 

 

2
0

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

as conquistas por direitos básicos e a construção do Museu dos povos Indígenas, aspectos estes 

que não beneficiam apenas a comunidade de Nazaré, mas se estendem em diferentes dimensões 

às outras comunidades indígenas presentes no estado. 

Fica claro que esse processo de reestabelecimento da figura indígena no Piauí não é uma 

fácil tarefa, todavia, não é algo impossível. O trabalho de reconhecimento, resgate e articulação 

indígena empreendido pela comunidade Tabajara e Tapuio Itamaraty de Nazaré demonstra que 

há possibilidades de ações exitosas com vistas a trazer à tona a questão indígena no Piauí. 

Tendo em vista a organização realizada pelos indígenas de Nazaré, suas lutas e conquis-

tas obtidas até o momento e a maneira como vem se tornando referência para os demais povos 

indígenas piauienses, demonstra de forma clara que essa comunidade tem desempenhado um 

relevante papel no tocante à existência e resistência de povos originários no Piauí.        

    

Referências  

 

BAPTISTA, J, G. Etnohistória indígena piauiense. Teresina: EDUFPI / APL, 1994. 

 

BAPTISTA, M. P. C. Da “selva” ao sangue à vida: o discurso historiográfico indígena no Pi-

auí. XXIX Simpósio Nacional de História, Brasília: UNB, 2017.  

 

BOTESSI, A. O museu indígena “Anízia Maria”. Etnicidade, território e patrimonialização. 

Confluenze Vol. XIII, No. 2, 2021, pp. 201-225. 

 

CARVALHO, J. A. S. Encantados, entidades e santos: ações religiosas e etnicidade dos indí-

genas tabajara de Piripiri/PI. 2023. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – Universidade 

Federal do Piauí, Teresina, 2023.  

 

FRANCO, R. K. G. Histórias Orais dos remanescentes indígenas no território do Piauí no sé-

culo XIX. História Oral, 2014. Disponível em: https://www.encontro2014.historia-

oral.org.br/resources/anais/8/1397450498_ARQUIVO_TEXTOCOMPLETOHistoriasOrais-

dosRemanescentesIndigenasnoTerritoriodoPiauinoSeculoXXI.pdf. Acesso: 20 de outubro de 

2023. 

 

GOMES, A. O.; et. al. “A gente nasceu sabendo que era indígena”: povos indígenas no Piauí 

entre o passado e o presente. In: DELGADO, J. C R.; et. al. Povos indígenas no Brasil con-

temporâneo, riscos e desafios. 1 ed. Curitiba: Appris, 2022.  
 

PEREIRA, A. A. O ressoar das vozes que romperam o silêncio: aspectos históricos e culturais 

dos povos indígenas Tabajara e Tapuio de Nazaré. São Luís: UEMA, 2023.  

 

SILVA, B. I. B. M.; MACEDO, J. P. Povos indígenas e luta por garantia de direitos no Piauí, 

Brasil. Psicologia Política. vol. 22. n.55. pp. 602-621. 2022. 



 

 

2
1

 

História e Atuação do Povo Indígena Tabajara e Tapuio Itamaraty da Comunidade Nazaré – Piauí 

Alex de Mesquita Marinho 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 4, año 2025 

 

SILVA, B. I. B. M.; MACEDO, J. P. “Povos indígenas no Piauí: se escondeu para resistir e 

apareceu para existir!”: trajetória dos grupos indígenas da etnia Tabajara no Piauí. Interações, 

Campo Grande, MS, v. 23, n. 1, p. 51-65, jan./mar. 2021. 
 

 

 


