
 

 

1
 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: 

Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba 

(Ceará, Brasil)  

 

 

 

Resumo 

O presente artigo apresenta o relato de uma experiência de pesquisa qualitativa e participativa 

tecida com os troncos velhos Pitaguary da Aldeia Monguba, território indígena localizado na 

cidade de Pacatuba, no interior do Ceará. A pesquisa buscou contribuir para o reconhecimento 

e fortalecimento dos saberes e práticas tradicionais de saúde e cura comunitária indígena no 

território ancestral Pitaguary. Para além da pesquisa em si, a experiencia relatada demonstra 

uma torção contra-colonial às metodologias e onto-epistemologias hegemônicas. Assim, 

destaca-se a mobilização de processos de co-criação de conhecimento dialogando com 

realidades de povos indígenas e, consequentemente, implicando na desconstrução de 

estereótipos e noções preconceituosas sobre suas culturas e histórias. Dito isto, são descritas as 

metodologias utilizadas na co-construção de sentidos (resultados), tais como círculos de 

cultura, testemunhos, visitas e diário de campo. Como resultados, por meio de relatos orais, 

ressalta-se as  sabedorias e histórias partilhadas em grupo, centradas nas vozes e narrativas dos 

troncos velhos Pitaguary, articulando com os conceitos de cosmografia e memória coletiva. 

Tecemos discussões acerca da relação entre os saberes e práticas tradicionais com os remédios 

do mato e com o seu(s) modo(s) de viver e resistir no território ancestral. Por fim, pontua-se a 

importância dos relatos na manutenção das identidades étnicas, culturas e os próprios sistemas 

de conhecimento, assim operando uma forma de enfrentamento aos processos de negação e 

invisibilização de realidades contra-coloniais. 

 

Resumen 

El presente artículo presenta el relato de una experiencia de investigación cualitativa y partici-

pativa realizada con los ancianos Pitaguary de la aldea Monguba, territorio indígena ubicado 

en la ciudad de Pacatuba, en el interior de Ceará, Brasil. La investigación buscó contribuir al 

reconocimiento y fortalecimiento de los conocimientos y prácticas Pitaguary sobre salud y cu-

ración comunitaria en el territorio ancestral. Más allá de la investigación en sí, la experiencia 

relatada demuestra un giro anticolonialista frente a las metodologías y ontoepistemologías he-

gemónicas. Así, se destaca la movilización de procesos de cocreación de conocimiento en diá-

logo con las realidades de los pueblos indígenas y, en consecuencia, implicando la deconstruc-

ción de estereotipos y nociones prejuiciosas sobre sus culturas e historias. Dicho esto, las me-

todologías utilizadas en la co-construcción de significados (resultados) son descritas, tales 

como la investigación de campo, los círculos culturales, los testimonios, las visitas y el diario 

de campo. Como resultados, los relatos orales apuntan para las sabidurías e historias compar-

tidas en grupo, centradas en las voces y narrativas de los ancianos Pitaguary, articulando con 

los conceptos de cosmografía y memoria colectiva. Son tejidas discusiones sobre la relación 

entre los conocimientos y las prácticas tradicionales con los remedios del bosque y con su(s) 

modo(s) de vivir y resistir en el territorio ancestral. Por último, se destaca la importancia de los 

relatos en el mantenimiento de las identidades étnicas, las culturas y los propios sistemas de 

conocimiento, operando así una forma de enfrentar los procesos de negación e invisibilización 

de las realidades contracoloniales. 

A
R

T
IG

O
 

Palabras Clave:  

Pueblos Indígenas; 

Medicina Tradicional 

Indígena; Investiga-

ción Acción; Ancia-

nos. 

Antonio Ailton de Sousa Lima 

Universidade Federal do Ceará, Brasil 

ailtonlimah12@gmail.com  

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-5696-2255  

Palavras-chave: 

Povos Indígenas; 

Medicina Tradicional 

Indígena; Pesquisa 

Ação; Herança 

Cultural; Troncos 

Velhos. 

mailto:ailtonlimah12@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-5696-2255


 

 

2
 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

Abstract 

This article presents a report on a qualitative and participatory research experience conducted 

with the Pitaguary elders of the Monguba Community, an indigenous territory located in the 

city of Pacatuba, in Ceará, Brazil. The research aimed to contribute to the recognition and 

strengthening of Pitaguary knowledge and practices in community health and healing in the 

ancestral territory. Beyond the research itself, the experience reported demonstrates a counter-

colonial twist to hegemonic methodologies and onto-epistemologies. Thus, it highlights the co-

creation of knowledge in dialogue with the realities of indigenous peoples and, consequently, 

implying the deconstruction of stereotypes and prejudiced notions about their cultures and his-

tories. The methodologies used in the co-construction of meanings (results), such as field re-

search, culture circles, testimonials, visits, and field diaries, are presented. As a result, through 

oral reports, it emphasized the wisdom and stories shared in groups, centered on the voices and 

narratives of the Pitaguary elders, articulating with the concepts of cosmography and collective 

memory. The discussions turn around the relationship between traditional knowledge and prac-

tices with herbal remedies and their way(s) of living and resisting in their ancestral territory. 

Finally, the research points to the importance of oral reports in maintaining ethnic identities, 

cultures, and knowledge systems themselves, thus operating a form of confrontation with the 

processes of denial and invisibility of counter-colonial realities. 

 

 

 

1 INTRODUÇÃO, OU A COM-TEXTURA 

 

Este artigo discorre sobre uma experiência de pesquisa qualitativa e participativa 

tecida com as mais velhas do povo Pitaguary da Aldeia Monguba, em Pacatuba, Ceará. Tal 

experiência, vivida desde 2023, está vinculada ao Instituto Museu Indígena Pitaguary (IMIP) 

e à Rede de Estudos e Afrontamentos das Pobrezas, Discriminações e Resistências 

(reaPODERE/UNILAB). Ainda, foi acompanhada também pela nona edição do curso de 

extensão em Histórias e Culturas Indígenas, promovido pelo Conselho Indigenista 

Missionário (CIMI) e pela Universidade da Integração Latino Americana (UNILA). 

Destaca-se que as discussões e reflexões teóricas presenciadas no curso incorporaram 

a elaboração e análise das experiências e ensinamentos vivenciados em/com o território 

ancestral Pitaguary. O objetivo geral da pesquisa consistiu em reconhecer e fortalecer os 

saberes e práticas tradicionais Pitaguary de cura e saúde comunitária no contexto da Aldeia 

Monguba (PELLICER, 2025). Este objetivo foi desenvolvido a partir dos encontros com o 

povo Pitaguary, bem como inspirado pelo trabalho da pesquisadora Liliana Parra-Valencia 

com as comunidades  afroindígenas de Montes de María na Colômbia e seu conceito de 

grupalidad curadora (PARRA-VALENCIA, 2023). Assim, a pesquisa se somou à esforços 

prévios na operação de uma torção contra-colonial, como defendia o pensador quilombola 

Antônio Bispo dos Santos (2023), pois implicou um posicionamento outro, metodologias e 

Keywords: 

Indigenous People; In-

digenous Traditional 

Medicine; Participa-

tory Action Research; 

Indigenous Cultures; 

Elders. 



 

 

3
 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

onto-epistemologias diferentes das hegemônicas e ocidentais na co-criação da pesquisa e 

escrita. 

Nessa direção, desde o início, mas também ao longo de todo o processo de construção 

participativa, foi preciso deslocar-se do lugar de especialista, da tão cobiçada verdade absoluta 

moderna em que a racionalidade científica se ancora, para construir um convite ao pensamento 

crítico que dialoga de forma horizontal e humilde com outras cosmovisões, seus saberes 

ancestrais e práticas comunitárias. Assim, destaca-se que os saberes ancestrais, cotidianos e 

tradicionais constituídos a partir das “artes de fazer” [indígena] foram inferiorizados e 

separados da criada Ciência moderna (DE CERTEAU, 2014; PARRA-VALENCIA, 

GALINDO & FERNANDES, 2021). E quando abordados, foram objetificados, desvalidos, se 

não apropriados.  

Nesse movimento, nos deparamos com nossos marcadores identitários, nossos corpos 

e performances no “fazer pesquisar” que, ora nos distanciam, por sermos pessoas não-

indígenas, brancas/os e acadêmicas/os, e ora nos aproximam, por sermos não brancos, de 

contextos ruralizados. Nesse escrito, a autoria também segue compartilhada entre indigena 

Pitaguary e não indígenas situados em espaços acadêmicos. Enfatizamos que tais combinações 

identitárias descritas acima não são definidoras, afinal a confluência de tais marcadores nos 

permite que nos (re)conheçamos diante dos nossos distanciamentos e aproximações, e com 

isso, passamos estar mais cientes, reflexivas(os), críticos e cuidadosas(os) sobre nossos 

posicionamentos e movimentos nos territórios.  

Dito isto, realçamos que tratou-se igualmente de transformar o tradicional idealismo 

metodológico, o qual preza pela neutralidade, em um realismo crítico (MARTÍN-BARÓ, 

2011). Ou seja, abrir-se às afecções e à orientação segundo o que pulsava na com-textura do 

povo Pitaguary. Isto envolveu, dentro do princípio do realismo crítico, descentralizar as 

concepções ocidentais, suas referências e formas habituais de pensar e de atuar. Foi o 

território, a comunidade, suas ciências e, segundo as lideranças espirituais, os encantados, 

mensageiros, entidades e Natureza, que indicaram as pistas dos possíveis caminhos de 

construção dialógica do conhecimento (BAKHTIN, 1979/2015). 

Nesse sentido, a seguir discutiremos sobre como cultivamos reciprocidades, trazendo 

pistas metodológicas culturalmente apropriadas para trabalhos de construção de 

conhecimentos interculturais com povos indígenas. Depois, apresentaremos alguns dos 

resultados colhidos neste cultivo coletivo, ramificando-os nos subtópicos “Raízes para o 

pensamento situado” e “Remédios do mato”. Por fim, teceremos algumas considerações 

parciais ou melhor, aquilo que continua.  



 

 

4
 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

2 MÉTODO, OU COMO CULTIVAMOS RECIPROCIDADES 

 

Guiada por epistemologias que situam o conhecimento como uma construção social e 

cultural, a pesquisa aqui relatada desenhou-se como uma Pesquisa Ação Participante 

(FALS-BORDA, 1999). Do tipo metodológico qualitativo, esta pesquisa se constitui de modo 

participativo, assim se mostrando coerente com os interesses, demandas e estratégias coletivas 

da Aldeia Monguba. Conforme intelectuais indígenas ao redor do mundo tem enfatizado, 

metodologias qualitativas, como as etnografias e investigações narrativas, podem aproximar-

se das ontologias e epistemologias indígenas tradicionalmente orais, para as quais as vozes e 

histórias locais são centrais à produção e transmissão dos conhecimentos (DRAWSON, 

TOOMBS & MUSHQUASH, 2017; TUHIWAI-SMITH, 2018).  

É um convite à “Universidade” para produzir conhecimentos que dialoguem com a 

diversidade, que incorporem e reconheçam os sistemas de conhecimentos outros, de forma a 

não permanecer (re)produzindo o modo colonial e homogeneizante em se fazer ciência. Trata-

se de indigenizar, de acordo com os contextos e saberes locais indígenas, os métodos 

científicos hegemônicos, inclusive os qualitativos. De acordo com Célia Xakriabá (2023), 

indigenizar consiste na apropriação e subversão das instituições, signos e linguagens da 

cultura ocidental dominante aos sistemas nativos pré-existentes em cada contexto e território 

ancestral, reconhecendo seus conhecedores, os povos indígenas. Ou seja, é a tarefa de 

“indigenizar” a modernidade, onde a partir da incorporação forçada de um sistema mundial 

[eurocêntrico] nos modos e ordem de vida indígenas, na qual os submeteram ao lugar do outro 

inferiorizado, estes agora passam usar o sistema usado contra eles para se (re)organizar a partir 

de seus próprios sistemas de mundo indígenas (SAHLINS, 1997). 

Nesse sentido, a indigenização das pesquisas qualitativas consiste em transformá-las e 

executá-las segundo a ordem indígena participante. Esta construção participativa, situada e 

processual significa que não é possível adotar metodologias rígidas e pré-definidas para a 

“coleta de dados”. Afinal, acreditamos na construção de sentidos junto às/aos participantes, 

onde a partir de um “roteiro” e procedimentos prévios iniciamos um processo de diálogo junto 

a comunidade e lideranças, identificando os melhores caminhos a seguir. Atesta-se que o ato 

de escutar é fundamental, considerando que a academia se projeta em lugar de suposto de 

saber onde se recusa por vezes compreender a dinamicidade de determinadas realidades. 

Assim, o uso de metodologias qualitativas, como as técnicas da pesquisa de campo e 

participação-observante, mostram-se pertinentes ao cultivo coletivo do conhecimento, o qual, 



 

 

5
 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

para além do “objetivo” da pesquisa, envolvem um engajamento direto e participativo com 

comunidade(s) detentora(s) de história, identidade, resistência e lutas. 

Na Aldeia Monguba, antes iniciar a pesquisa, as/os pesquisadoras/es e psicólogas/os não-

indígenas estiveram presentes observando e acompanhando, durante dez meses, a comunidade 

e suas relações com o território ancestral, as retomadas, algumas reuniões, o trabalho das 

lideranças, as estratégias de cuidado ancestrais, os serviços da rede de saúde indígena e outras 

situações à convite da comunidade. Destaca-se aqui que observar não é objetificar, mas sim 

“atender as pessoas e coisas, aprender com elas, e acompanhá-las em princípio e prática” 

(INGOLD, 2016, p. 407).  

É o movimento de compreender que fazer pesquisa está para além de um 

resultado/produto como prega a lógica cartesiana. Consiste, sim, em sentir e vivenciar 

processos, conflitos, ritos e, principalmente, escutar o que dizem as lideranças, a comunidade, 

a Natureza e seus Encantados e a partir daí construir conjuntamente sentidos em torno de tais 

fenômenos.  Em consonância com Mariza Peirano (2014, p. 382), o resultado fundamental da 

pesquisa de campo consiste em: 

 
O despertar de realidades/agências desconhecidas no senso comum, especialmente no 

senso comum acadêmico. É este contraste, estas surpresas sempre à espreita dos 

pesquisadores, este destemor em explorar o mundo em que vivemos, o colocar- se em 

perspectiva, a negação de demarcação de fronteiras intelectuais, a disposição a nos 

expor ao imponderável e a vulnerar nossa própria cosmologia. 

 

São essas surpresas do encontro com o desconhecido e as posturas necessárias para 

reconhecê-lo em suas diferenças que tanto enriquecem a pesquisa qualitativa quanto permitem 

criar coalizões que abrem novos futuros, novos pensamentos, novos conviveres. 

Ressaltamos que a pesquisa aqui relatada teve início somente após o convite e permissão 

das lideranças e pajés Pitaguary. Assim, as lideranças apontaram as necessidades da 

comunidade e as maneiras como nós pesquisadores/as psicólogos/as em atuação no território 

poderíamos contribuir. Indicando que havia alguns grupos na comunidade que precisavam de 

uma maior atenção, as lideranças mencionaram a importância de construir momentos de 

cuidados com as pessoas mais velhas, os chamados “troncos velhos”, grupo este que já possuía 

uma organização própria, mas devido a pandemia de COVID-19 os encontros paralisaram e 

não houve retorno. Assim, em outubro de 2023 iniciamos as atividades de facilitação 

comunitária com o grupo de Troncos Velhos, avôs e avós guardiãs da memória e cultura 

Pitaguary, o qual perdura até hoje, independente da conclusão da pesquisa. 



 

 

6
 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

A facilitação e organização dos encontros grupais fundamenta-se nos círculos de cultura 

(GÓIS, 2008) enquanto um espaço reflexivo e participativo, que pode favorecer discussões 

democráticas e processos de conscientização. Concebido pela circularidade, sua metodologia 

permite que a palavra possa circular igualmente entre as pessoas, de forma a respeitar o 

momento e os entendimentos de cada um/a. Assim, exercita-se a escuta coletiva e a 

horizontalidade entre as/os participantes, afinal  

 

[...] todos ali têm um conhecimento e uma experiência de vida, fazem parte daquele 

lugar; pensam, agem, criam e têm algo a dizer para os outros, contribuindo para o 

conhecimento coletivo e a transformação da realidade (GÓIS, 2008, p. 190).  

 

Desse modo, os círculos de cultura permitem a problematização da vida e reflexões das 

condições de opressão, bem como dos modos de ação para transformá-las. Nesse propósito de 

centrar as vozes e saberes Pitaguary num cultivo plural e circular, também foram utilizadas 

metodologias narrativas que dialogam com a oralidade tradicionalmente indígena. Conforme 

Rodeghero e Zorzi (2023), a oralidade permite (re)criar contextos vivos da própria história, 

expressos de forma verbalizada e/ou física. Assim, o corpo através dos seus movimentos, 

expressões faciais, entonações, ritmos e até mesmo o silêncio, recria percursos históricos que 

marcaram e marcam a trajetória de um povo.  

Tais expressões verbais e físicas se faziam presentes quando Valdira, anciã e raizeira 

participante do grupo, compartilhava seus saberes sobre as plantas e seus usos medicinais em 

nossos encontros. Ao referenciar a memória coletiva ancestral, ela convoca por meio de seus 

testemunhos, vivências e ensinamentos de sua mãe, sua avó e até da mãe de sua avó. Assim, 

ela repassava para quem estava ali a necessidade de dar continuidade aos saberes e práticas 

de seu povo, como o entendimento das plantas e raízes. E principalmente, da escuta e respeito 

aos mais velhos. Durante os encontros com o grupo Troncos Velhos, a contação de histórias 

e trajetórias de vida foi estimulada. Priorizamos, assim, “escutar como as narradoras falavam 

de si e para os outros sobre seus saberes e práticas tradicionais, bem como seus entendimentos 

da saúde, reconhecendo seus relatos como portadoras(es) de verdade e significados 

socioculturais” (PELLICER, 2025, p. 59).  

Os testemunhos, ou testimonios (LATINA FEMINIST GROUP, 2001), são um 

recurso metodológico que se caracteriza tanto por ser um produto como um processo 

(DELGADO-BERNAL, BURCIAGA & FLORES-CARMONA, 2012). Ainda conforme os 

autores mencionados, os testemunhos recuperam a voz aos silêncios históricos de sujeitos e 

povos oprimidos. É a reivindicação de autoridade para narrar sua história a partir de sua 



 

 

7
 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

verdade legítima, sem sofrer interferência do outro dominador. Nesse sentido, quem dá seu 

testemunho é também detentor(a) e autor(a) de conhecimento que desafia as noções 

dominantes sobre quem pode construir conhecimento. Ressoam como ecos de experiências 

coletivas que, consequentemente, também atuam como ferramenta pedagógica, possibilitando 

processos de ensino e aprendizagem . 

Dito isto, também destacamos as visitas (TUCK et al., 2023) como instrumento 

fundamental da pesquisa aqui relatada e, principalmente, de promoção de relações durante seu 

processo. Como apontam Tuck et al (2023, p. 2), visitar “[...] implica estar em uma relação 

que é, por natureza, impermanente; é uma passagem pelo espaço e pelo tempo”. Ao adotarmos 

a visita como prática/técnica de pesquisa, estamos construindo relações que se circunscrevem 

no espaço e tempo, encenando a futuridade e a lembrança no presente. Assim, a prática da 

visita e de ser visitante consiste na relacionalidade e na ética do cuidado, do impacto e da 

presença. 

Por fim, ressaltamos a importância do diário de campo (LOURAU, 2004), onde este 

entrou com a finalidade de documentar as observações, ações, reflexões, aprendizados e 

afetações. Como aponta Peruzzo (2016, p. 18),  

 

[...] o diário de campo é um instrumento básico para registro de tudo que ocorre na 

situação investigada, registro feito com precisão quanto a datas, atores, locais e 

conteúdos dos acontecimentos.  

 

Compreendemos que este também nos possibilitou imprimir nossas percepções 

pessoais, reflexões, sentidos e emoções geradas a partir de atravessamentos proporcionados 

pelo território e das relações nele constituídas. 

Desse modo, o registro do diário de campo se concebe como uma tentativa de 

“registrar fielmente” todos os momentos experienciados, considerando que essa escrita possa 

ocorrer de forma livre (BARBIE, 2002), sem grandes elaborações e estruturações. 

Compreendendo a dinamicidade do território e dos encontros ali gerados, o diário de campo 

passa a ser rabiscado por comentários, rascunhos, ideias soltas e emoções que aos poucos vão 

produzindo sentido(s) com a sequência de eventos do cotidiano. Desse modo, ao rabiscar 

percepções, assimilações teóricas e analíticas passam a dialogar com o contexto vivenciado, 

algumas das quais apresentaremos no próximo tópico. Os diários de campo foram usados de 

forma analítica para apresentar esse percurso colaborativo com o povo Pitaguary da Aldeia 

Monguba.  

 



 

 

8
 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

3 RESULTADOS E DISCUSSÕES 

 

3.1 RAÍZES PARA O PENSAMENTO SITUADO 

 

Partimos da compreensão de que todas as culturas possuem sua visão de mundo a 

partir da qual interpretam fenômenos e momentos importantes da vida em suas múltiplas 

expressões. As culturas são plurais e dotadas de particularidades. No entanto, o que algumas 

sociedades do mundo tem reproduzido (como a chinesa, a grega, a asteca, a romana, a árabe, 

a europeia e norte-americana) é que, quando alcançam poder, seja pelo seu domínio político, 

econômico e militar, tornam-se extensões geopolíticas que tentam alastrar outras sociedades 

e culturas, impondo-se como universal e superior, e se constituindo como símbolo de 

“civilização”, referência a ser reproduzida e alcançada (MIGLIEVICH-RIBEIRO & 

ROMERA, 2018). 

Essa imposição ocorre quando pajé Barbosa, grande referência e liderança espiritual 

Pitaguary, conta à equipe de construção do Inventário Socioambiental Participativo do Povo 

Pitaguary (ADELCO, 2019, p. 24) sobre a realidade de opressão que seu povo vivencia em 

relação a sua identidade e cultura: 

 

Nós vivemos hoje numa trincheira entre Fortaleza, Maranguape, Maracanaú e 

Pacatuba. A civilização foi muito perversa com os Pitaguary, trazendo igrejas, tirando 

nossa língua, trazendo a roupa, o calçado, a ditadura mesmo. Se nós estamos vivos 

hoje, é por que nós demos a eles o direito de arrancar nossa língua, de trazer roupa e 

ainda batizar a gente, por isso meu nome é Raimundo. Todo mundo sabe que esse 

nome é uma forma de dominar a cultura dos outros. 

 

Apesar dessa dominação colonial atravessar o território Pitaguary, como no 

testemunho acima, na pesquisa aqui relatada enfatizamos nas potências curativas 

comunitárias, cotidianas e ancestrais Pitaguary que há gerações fazem frente à colonização e 

suas atualizações, curando suas feridas e traumas psicossociais (XUKURU-RODRIGUES, 

2016; NÚÑEZ, 2022). Em um dos encontros grupais dos Troncos Velhos, Valdira, referindo-

se à sua herança e sabedoria ancestral, afirma: “aqui é uma coisa nossa. Isso aqui, vem desde 

o começo do mundo. E a gente não pode perder essa tradição. Temos que continuar até chegar 

ao fim”1. 

 
1 Maria Valdira Batista da Silva, trecho de comunicação oral, roda de conversa realizada em 05 de abril de 2024 

na Casa de Apoio da Aldeia Monguba, Território Pitaguary. 



 

 

9
 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Em sua fala, ressalta-se a relação entre a resistência histórica “desde o começo do 

mundo”, e cultural, sua “tradição”, as sabedorias e práticas ancestrais que as avós e avôs 

Pitaguary rememoram e reinventam junto às gerações mais novas. Ora, as lutas pelo território, 

a defesa do lugar de “tradição”, são também lutas de sentido e saber (PORTO-GONÇALVES, 

2002). 

Assim, os saberes e práticas − coletivamente criados e historicamente situados − que 

concernem ao modo de vida que um grupo social, como o povo Pitaguary, utiliza para 

estabelecer seu pertencimento e identidade étnica, são os mesmos para manter o território 

tradicionalmente habitado (LITTLE, 2002). Por isso, tais territorialidades podem ser definidas 

como “cosmografias”, em que: 

 

A cosmografia de um grupo inclui seu regime de propriedade, os vínculos afetivos 

que mantém com seu território específico, a história da sua ocupação guardada na 

memória coletiva, o uso social que dá ao território e as formas de defesa dele 

(LITTLE, 2002, p. 04). 

 

A memória coletiva, portanto, mantém viva as dimensões simbólicas e identitárias dos 

povos com os seus lugares, a partir dos quais reivindicam sua existência e pertencimento 

cultural. Na cosmografia de cada povo, histórias e práticas comunitárias são rememoradas e 

contadas como forma de enfrentamento ao poder colonial que há séculos tenta suprimir, 

maquiar, moldar e homogeneizar a diversidade conforme seu interesse (TODOROV, 2008). 

Memórias que produzem políticas de identidade e pertencimento, que fundamentam a 

consciência (crítica) do passado para reivindicar justiça, ocupar lugares, informar e transmitir 

saberes ancestrais de forma a construir um futuro outro. 

Com as avós e troncos velhos do povo Pitaguary, foi possível aprender que cada um 

desses saberes e práticas tradicionais foram transmitidos “vendo e fazendo”, no dia a dia na 

aldeia, comumente com as mulheres e pessoas mais velhas. Fátima2 discorre: 

 

A minha lembrança é que eu aprendi vendo e fazendo. Não foi que ninguém me 

ensinou. Eu via a minha mãe fazendo medicamento do mato e me mandando buscar 

ervas, raízes, e eu perguntava pra que servia porque era curiosa. Assim fui 

aprendendo, mas ninguém chegou pra dizer assim, “ó, vou te ensinar a fazer isso”. 

Não. Eu aprendi vendo no dia a dia. 

 

 
2 Maria de Fátima Andrade dos Santos, trecho de comunicação oral, roda de conversa realizada em 05 de abril de 

2024 na Casa de Apoio da Aldeia Monguba, Território Pitaguary. 



 

 

1
0

 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Assim, constatamos que o que foi marginalizado pela linguagem escrita, pelo ensino 

formal e outras instituições ocidentais, segue existindo e resistindo. Diversos conhecimentos 

dos povos indígenas foram e são transmitidos através de atos conjuntos, gestos, sons, cheiros, 

na observação assídua do outro, no praticar diário, não apenas lendo o que está escrito no 

papel, sem sentimentos, sem respiração (BENITES, 2023). 

Nesse sentido, a opção na pesquisa pela palavra “tradicional” para definir esses saberes 

e práticas trata de distanciar-se da tendência de associar o tradicional ou a tradição “com 

concepções de imobilidade histórica e atraso econômico e cultural, como a da teoria da 

modernização que previa a inevitável (e desejável) superação das sociedades tradicionais” 

(PELLICER, 2025, p. 104). Pelo contrário, o que referimos como tradicional busca se 

aproximar dos estudos transdisciplinares e críticos que analisam as “culturas” pela perspectiva 

da historicidade, isto é, como tradições culturais que se mantêm e se atualizam mediante 

constantes dinâmicas de transformação (LITTLE, 2002; CARNEIRO DA CUNHA, 2017). 

Assim, a noção “tradicional” aqui, refere-se aos conhecimentos e práticas que há gerações 

vem produzindo cuidado e cura comunitária no território habitado pelo povo Pitaguary. A 

seguir discutiremos sobre uma dessas práticas.  

 

3.2 OS REMÉDIOS DO MATO 

 

Toda vez que minha mãe vai plantar, ela pede licença para a terra. A partir de seu 

exemplo, aprendi mais tarde que também devo fazê-lo com mais seriedade. [...] Pedir 

licença para entrar em um território é um princípio indígena que consagra todos os 

seres não humanos com os quais coexistimos (DORRICO, 2022, p. 189). 

 

Ecoando Trudruá Dorrico (2022), compreendemos que é necessário pedir licença e 

permissão à mata, à floresta, ao território, aos encantados e, principalmente aos mais velhos 

para que possamos entrar em seus territórios e espaços. É um sinal de respeito à natureza e 

aos ancestrais. Assim, enquanto acadêmicas(os), pesquisadoras(as) e psicólogos(as), pedimos 

licença ao povo Pitaguary para que possamos aprender, e de algum modo, contribuir no seu 

movimento de luta e resistência. A partir dos nossos encontros e relações construídas como 

os(as) mais velhos(as), temos aprendido o que a Universidade, espaço de suposto saber, nunca 

nos ensinou, seja pelo conteúdo curricular ou por meras reflexões exemplificadas.  

O historiador Tupinambá Casé Angatu (2021) afirma que as diversas formas de re-

existência expressas nos modos como povos ditos exterminados tem se afirmado são 

sabedorias ancestrais aprendidas em rituais, sonhos, conversas e cantigas de/com os 



 

 

1
1

 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

encantados, anciães, curadores, rezadeiras, pajés e outras figuras de referência nas aldeias. 

Conforme Angatu (2021), o(s) modo(s) de vida indígena(s) nos ensinam que sabedorias e 

aprendizados são construídos na nossa relação cotidiana com a natureza, com o território em 

sua totalidade, com os nossos pares e com os encantados. Nascimento (2021), ao fazer 

reflexões sobre falas de Daniel Munduruku, afirma que:  

 
Se na história da criação da humanidade, cada povo precisa distanciar-se do mundo 

animal para se encontrar como povo, para criar uma cultura comunitária e um modo 

de vida, não há distanciamento que cause rupturas nessa trama, tudo permanece 

interconectado [...] Todavia, desde o instante em que o homem compreendeu-se 

soberano, no momento em que o ser humano colocou-se acima das outras coisas 

criadas, ele decretou seu desligamento da teia da vida (NASCIMENTO, 2021, p. 412).     

 

Trazemos as referências de intelectuais indígenas acima para registrar neste escrito 

que os povos indígenas possuem e estabelecem uma relação comunitária e sagrada com a 

natureza, onde as montanhas, os lagos, os rios, as pedras, as florestas, os animais e as árvores 

são seres que vivem e produzem vida. Atesta-se que  

 

[...] o Território é condição para [manutenção] a vida dos povos indígenas, não 

somente no sentido de um bem material ou fator de produção, mas como o ambiente 

em que se desenvolvem todas as formas de vida  (BANIWA, 2006, p. 101).  

 

Dito isto, destacamos que na Aldeia Monguba há uma multiplicidade de saberes, 

práticas e lugares no que tange a promoção de vida, saúde e à cura. Com a pesquisa, a 

preocupação e cuidado na documentação escrita foi de sublinhar aqueles rememorados nas 

narrativas das avós e troncos velhos. Não era a objetividade dos fatos e dados que importavam, 

mas sim os sentidos atribuídos às narrativas pelas próprias narradoras(es), aquilo que 

escolheram contar, suas formas de dizer e de se fazerem entendidas, enfim, sua soberania 

narrativa enquanto conhecedoras e participantes ativas (SEAWRIGHT & MACENO, 2023). 

Entre os resultados e sentidos co-produzidos com o grupo, escolhemos enfatizar na 

relação entre os “remédios do mato” e o modo de estar e viver no território, como no diálogo 

abaixo, extraído da roda de conversa sobre saberes e práticas ancestrais de cura realizada em 

um dos círculos de cultura com o grupo Troncos Velhos: 

 
– Eu, quando tô com a minha barriga assim, meio ruim, às vezes de uma comida que 

eu comi e caiu pesado, lá na minha casa eu tenho um pé de hortelã, tenho malvarisco, 

corama, tenho bastante planta que ajuda nisso (Valdira). 



 

 

1
2

 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

– Então quer dizer que vocês plantam esses remédios, né? São remédios que estão 

aqui nas casas de vocês, nos quintais, nos terreiros, nos roçados (Larissa). 

– É sim senhora. E lá em casa eu planto de tudo. E na frente tem a arruda para o mau 

olhado (Edvaldo). 

– Lá em casa minha horta é cheia de boldo, de orégano, de folha de louro, de 

espinheira santa (Fátima). 

 

No diálogo podemos observar que as plantas utilizadas para os chás, rezas e 

lambedores ou as raízes para a fabricação das garrafadas, são cultivadas no lugar habitado, 

dando a ver a vinculação das práticas e saberes de cura com o território tradicional. Assim, a 

terra e o território ensinam e produzem saúde e bem estar. Como relata Dona Liça Pataxoop:  

 

Todos os lugares da terra têm importância pra mim. Todos esses lugares são minhas 

escritas que guardo na memória com as imagens. A terra é o meu livro e minha 

inspiração de ensino e aprendizagem que ensino às minhas crianças e jovens. (2022, 

p. 146)  

 

Assim, o território para os povos indígenas é soberano. Milton Santos já se atentava a 

isso ao elaborar seu conceito de território enquanto lugares de falas, fazeres e saberes, espaços 

de lutas contra-hegemônicas: “o território usado são objetos e ações, sinônimo de espaço 

humano, espaço habitado” (SANTOS, 2005, p. 255). Nesse sentido: 

 

É preciso considerar que cada sociedade é, antes de tudo, um modo próprio de estar-

junto, o que implica, sempre, que toda sociedade ao se instituir enquanto tal, o faz 

construindo o seu-espaço, não cabendo, pois, uma separação entre o social e o 

geográfico (...). O ser social é indissociável do estar (PORTO-GONÇALVES, 2002, 

p. 229). 

 

Assim, saberes e práticas que ensejam identidades e pertencimentos são também 

indissociáveis do lugar (natureza + cultura). Por isso, saberes locais. E todos os saberes são 

geograficamente situados, por mais que os ocidentais finjam “universais”. Esconder essa 

origem geográfica e histórica, como faz o conhecimento científico moderno, “é a primeira 

condição para se apresentar como um saber que se quer universal, isto é, aquele que parece 

não ser de lugar algum, atópico” (PORTO-GONÇALVES, 2002, p. 218).  

No entanto, quando se experiencia a oportunidade de conhecer lugares habitados 

diferentes do hegemônico “universal”, como as cidades e grandes centros urbanos, o 

paradigma moderno colonial rui, pois entra-se em contato com diferentes formas de viver 

desenvolvidas localmente, resistindo e re-existindo em coletividades situadas e históricas. É 



 

 

1
3

 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

justamente nesse contato (social e geográfico) com a diferença que podem emergir novas 

epistemologias, novas solidariedades e horizontalidades (MIGNOLO, 2004; SANTOS, 2005). 

Um dos registros em diário de campo aponta nessa direção:  

 
Naquela primeira visita ao roçado de Vilauta e Antônio Braga foi possível perceber 

que sua relação com as plantas é anterior aos remédios; ou melhor, os remédios são 

também frutos dessa relação primordial com as plantas e a Terra. Vilauta sabe que as 

raízes que fazem o lambedor vivem na beira do açude. É em seu entorno que ela faz 

também seu roçado e que crescem as árvores de jenipapo. Outras plantas medicinais 

que compõem seu feitio, como o malvarisco e a corama, são cultivados por ela nesse 

mesmo chão de terra onde os passarinhos e ventos colaboram com a polinização. 

Muitos mamoeiros foram plantados por ela, outros só nasceram. Enquanto me contava 

isso, nos guiava pelos caminhos de um rio, seco, que volta a correr com a chegada das 

chuvas. Até lá, antes que o açude comece a sangrar, colhem e distribuem o feijão que 

plantaram no início do verão. (PELLICER, 2025, p. 116) 

 

Nesse modo de viver Pitaguary, existem os cantos ideais para cada planta, um jeito e 

hora certa de plantar e de colher. São leituras da terra a partir de um olhar que não se reduz à 

vista mas mobiliza todos os sentidos, dialoga com os demais seres, escuta as plantas, tece com 

a Terra e o território tradicional relações de reciprocidade (KIMMERER, 2023). Como define 

manjé Liduina, a mãe da aldeia, esse trabalho na terra, de plantar, cultivar e colher alimento 

diariamente, é mais um dos seus remédios. Em suas palavras: “você ia pro roçado buscar feijão 

pra cozinhar. Ia colher pro almoço. Então, isso aí é o remédio”3. 

Portanto, em forma de alimento, de pisada, chá, garrafada, fumaça ou banhos, para o 

povo Pitaguary as plantas são medicinais e acompanham outros saberes e práticas tradicionais 

de cura que se fazem desde seus lugares, desde o cotidiano. As avós e troncos velhos da Aldeia 

Monguba ensinam como o solo que sustenta o território ancestral é fundamental para a cura 

enquanto experiência de vida potente, a vida como produção de vida. Como aponta 

Nascimento (2021, p. 412) “são os mais velhos que têm a responsabilidade de ensinar e exortar 

os mais novos a seguirem os seus caminhos, que mais do que expressarem um caminho 

próprio, manifestam um modo de vida compartilhado e que vale perpetuar”. 

 

4 CONSIDERAÇÕES PARCIAIS, OU AQUILO QUE CONTINUA 

 

 
3 Maria Liduina da Costa Silva, trecho de comunicação oral, roda de conversa realizada em 05 de abril de 2024. 



 

 

1
4

 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

A concepção e experiência de saúde para o povo Pitaguary tem relação com a Terra, 

com o modo de vida comunitário, as cerimônias e festas, a espiritualidade, o uso das plantas 

e outros elementos da Natureza como tecnologias ancestrais de cura e cuidado. Assim, 

compreende-se que o território é um espaço de produção de aprendizados, ensinamentos e 

cuidados. É dele que a vida pulsa, onde o passado, presente e futuro estão continuamente 

dialogando. Nele não há hierarquia entre seres e saberes, e sim uma confluência (BISPO, 

2023). 

Por essa compreensão e tudo o mais que foi cultivado de forma plural até aqui, 

concluimos afirmando que pesquisas e práticas com os povos indígenas devem considerar os 

contextos históricos e culturais específicos que estão na base de sua resistência e cura 

comunitária. Isso significa reconhecer as estratégias criadas diante de uma realidade de 

negação e invisibilização das identidades e culturas indígenas, as quais possibilitaram que a 

diversidade e complexidade de seus sistemas de conhecimento continuassem vivas e presentes 

nas práticas cotidianas. 

Assim, o que termina por produzir leituras sobre a saúde indígena, ou a cura, como o 

povo Pitaguary se refere, não são as/os pesquisadoras/es da universidade, mas as pessoas em 

seu contexto com os próprios saberes e práticas tradicionais. Como as limitações, é aí que 

residem as potencialidades das coalizões interculturais. 

 

REFERENCIAS 

 

ASSOCIAÇÃO PARA DESENVOLVIMENTO LOCAL CO-PRODUZIDO [ADELCO]. 

Inventário Socioambiental Participativo do Povo Pitaguary. Fortaleza: Adelco/Maracas, 

2019. 

 

ANGATU, Casé. Tupixuara Moingobé Ñerana: autodeclaração indígena como retomada 

da indianidade e territórios. Revista Espaço Acadêmico, v. 21, n. 231, 13-24, 2021. 

 

BANIWA, G. S. L. O índio brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas no 

Brasil de hoje, Coleção Educação para Todos, Série Vias dos Saberes nº 01, Brasília: MEC, 

UNESCO, LACED/Museu Nacional, 2006. 

 

BARBIER, R. A pesquisa-ação. Brasília: Editora Plano, 2002. 

 

BENITES, Sandra. Entrevista com Sandra Benites. In: OBRIST, H. U., Hans Ulrich  

Obrist: entrevistas brasileiras. 1ª ed. Cobogó, 2020. 

 

BISPO, Antonio dos Santos. A terra dá, a terra quer. Ubu Editora, 2023.  

 

CARNEIRO DA CUNHA, Manuela. Cultura com aspas. Ubu  Editora, 2017. 



 

 

1
5

 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

DE CERTEAU, Michel. Invenção do cotidiano Vol. 1: Artes de fazer. Editora  

Vozes, 2014. 

 

DELGADO-BERNAL, Dolores, BURCIAGA, Rebeca, & FLORES-CARMONA, Judith. 

Chicana/Latina testimonios: Mapping the methodological, pedagogical, and political. Equity 

& Excellence in Education, v. 45, n. 3, 363–372, 2012. 

https://doi.org/10.1080/10665684.2012.698149. 

 

DORRICO, Trudruá. Retomada do pertencimento Macuxi: das raízes à floresta. In: 

Jenipapos : diálogos sobre viver [livro eletrônico], organização Daniel Munduruku et al. Rio 

de Janeiro, RJ: Mina Comunicação e Arte, 2022. 

 

DRAWSON, Alexandra, TOOMBS, Elaine & MUSHQUASH, Chistopher. Indigenous  

research methods: A systematic review of the literature. Indigenous Policy Journal, vol. 8,  

n. 2, 1–25, 2017. https://doi.org/10.18584/iipj.2017.8.2.5 

 

FALS-BORDA, Orlando. La investigación-acción participativa. Bogotá: Tercer Mundo, 

1999. 

 

GÓIS, Cezar Wagner. Saúde Comunitária: Pensar e Fazer. Fortaleza: Editora Hucitec, 2008. 

 

INGOLD, Tim. Chega de etnografia! A educação da atenção como propósito da  

antropologia. Educação, v. 39, n. 3, 404-411, 2016. https://doi.org/10.15448/1981-

2582.2016.3.21690  

 

KIMMERER, Robin Wall. A maravilhosa trama das coisas. Editora Intrínseca, 2023. 

 

LATINA FEMINIST GROUP. Telling to live: Latina feminist testimonies. Duke  

University Press, 2001. 

 

LITTLE, Paul Elliott. Territórios Sociais e Povos Tradicionais no Brasil: por uma  

Antropologia da Territorialidade. Anuário Antropológico, v. 28, n. 1, 251-90, 2018.  

 

LOURAU, René. Objeto e método da análise institucional. Editora Hucitec, 2004. 

 

MIGLIEVICH-RIBEIRO, Adelia & ROMERA, Edison. Orientações para uma  

descolonização do conhecimento: um diálogo entre Darcy Ribeiro e Enrique Dussel.  

Sociologias, v. 20, n. 47, 2018. http://dx.doi.org/10.1590/15174522-020004704 

 

MIGNOLO, Walter. Histórias locais/projetos globais. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2004. 

 

NASCIMENTO, Daniel Arruda. Antropogênese e filosofia indígena: o homem e o animal. 

Griot : Revista de Filosofia, Amargosa – BA, v.21 n.2, p. 405-416, junho, 2021. 

 

NÚÑEZ, Geni Daniela Longhini. Nhande Ayvu é da cor da terra: perspectivas  

indígenas guarani sobre etnogenocídio, raça, etnia e branquitude. Tese de  

Doutorado. Florianópolis: Repositório Institucional da Universidade Federal de Santa  

Catarina, 2022.  



 

 

1
6

 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/241036/PICH0255-T.pdf?sequence=-

1 

 

PARRA-VALENCIA, Liliana, GALINDO, Dolores & FERNANDES, Saulo Luders.  

Plantas que Curan y Decolonialidad: prácticas cotidianas comunitarias de las mujeres en  

Montes de Maria. Psicologia em Estudo, v. 26, 2021. 

https://doi.org/10.4025/psicolestud.v26i0.45454 

 

PARRA-VALENCIA, Liliana. Grupalidad curadora. Prácticas cotidianas,  

comunitarias y descoloniales. Ediciones Universidad Cooperativa de Colombia, 2023. 

https://doi.org/10.16925/9789587604108 

 

PATAXOOP, Dona Liça. Têhêy: o ensino vivido. In: Jenipapos: diálogos sobre viver [livro 

eletrônico], organização Daniel Munduruku et al. Rio de Janeiro, RJ: Mina Comunicação e 

Arte, 2022. 

 

PEIRANO, Mariza. Etnografia não é método. Horizontes antropológicos, v.  

20, n. 42, 2014. https://doi.org/10.1590/s0104-71832014000200015 

 

PELLICER, Larissa Niemann. Saberes e Práticas Tradicionais Pitaguary de Cura  

Comunitária: reflorestamento da saúde indígena a partir da sabedoria de troncos  

velhos da Aldeia Monguba. Dissertação de mestrado. Fortaleza: Repositório Institucional  

Universidade Federal do Ceará, 2025. http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/80381  

 

PERUZZO, C. M. K. Epistemologia e método da pesquisa-ação. Uma aproximação aos 

movimentos sociais e à comunicação. Associação Nacional dos Programas de Pós-Graduação 

em Comunicação. XXV Encontro Anual da Compós, Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 

2016. 

 

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. Da geografia às geo-grafias: um mundo em busca  

de novas territorialidades. In Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (eds.), La  

Guerra Infinita: hegemonía y terror mundial. Consejo Latinoamericano de Ciencias  

Sociales, 2002. 

 

SANTOS, Milton. O retorno do território. Observatorio Social de América Latina, CLACSO, 

2005. 

 

SAHLINS, Marshall. O “pessimismo sentimental” e a experiência etnográfica: por que a 

cultura não é um “objeto” em via de extinção (parte I). Mana, v. 3, n. 1, 1997.  

 

SEAWRIGHT, Leandro & MACENO, Lucas. Floriza e Jorge, rezadores Kaiowá: história  

oral testemunhal. História Oral, v. 26, n.3, 81-100, 2023. 

https://doi.org/10.51880/ho.v26i3.1389 

 

TODOROV, Tzvetan. Los abusos de la memoria. Paidós, 2008. 

 

TUCK, Eve, STEPETIN, Haliehana, BEAULNE-STUEBING, Rebecca & BILLOWS, Jo. 

Visiting as an Indigenous feminist practice. Gender and Education, v. 35, n. 2, 144-155,  

2023. https://doi.org/10.1080/09540253.2022.2078796 

 



 

 

1
7

 

Os Remédios do Mato e o Modo de Viver no Território Ancestral: Ensinamentos de Troncos Velhos Pitaguary da Aldeia Monguba (Ceará, Brasil)  

Mateus José Da Silva Santos  

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

TUHIWAI-SMITH, Linda. Descolonizando Metodologias: pesquisa e povos  

indígenas. Editora UFPR, 2018.  

 

XAKRIABÁ, Célia. Amansar o Giz. In CARNEVALLI, F., REGALDO, F., LOBATO, P.,  

MARQUEZ, R. & CANÇADO, W. (Orgs.), Terra: antologia afro-indígena. Ubu  

Editora/PISEGRAMA, 2023. 

 

XUKURU-RODRIGUES, Edinaldo dos Santos. O lugar da psicologia nas questões  

indígenas. In: Conselho Regional de Psicologia de São Paulo (Org.), Povos Indígenas e  

Psicologia: a procura do bem viver. São Paulo: Conselho Regional de Psicologia, 2016. 

 

ZORZI, José Augusto Balbinot; Rodeghero, Carla Simone. História e tradição oral na 

perspectiva indígena: uma introdução ao pensamento de Népia Mahuika. História Oral, v. 26, 

n. 3, pp. 29-46, 2023. 


