
 

 

1
 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

O (des)cobrimento dos mil povos 

Reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no 

Brasil 

 

Wellem da Silva Evangelista 

Universidade Federal da Bahia (UFBA) 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4050-4233  

 

Resumo  

O presente ensaio parte de uma análise sobre a história e agência indígena presente na 

obra literária “A terra dos mil povos: história indígena contada por um índio” de Kaká 

Werá Jecupé (2020), publicada originalmente em 1998, propondo um diálogo junto a 

autores decoloniais latino-americanos como Enrique Dussel e Aníbal Quijano, assim 

como abordando o conceito de etnia definido por Kabengele Munanga. Ao longo deste 

ensaio argumentamos acerca de como a infantilização dos povos indígenas por uma 

construção moderna da colonialidade do poder atravessou o imaginário e as políticas 

de tutela implementadas aos povos indígenas do atual Brasil. Por fim, observamos 

como essas concepções de políticas se originam de uma concepção colonial de racio-

nalidade e dominação que parece se estender desde a invasão europeia até a promulga-

ção do Novo Código Civil de 2022, que por fim retira os indígenas da condição legal 

de “relativamente incapazes” e sujeitos à tutela da União. 

 

Resumen 

Este ensayo parte de un análisis de la historia y la agencia indígena presentes en la obra 

literaria “La Tierra de los Mil Pueblos: Historia Indígena Contada por un Indio” de 

Kaká Werá Jecupé (2020), publicada originalmente en 1998. Sepropone un diálogo con 

autores decoloniales latinoamericanos como Enrique Dussel y Aníbal Quijano, además 

de abordar el concepto de etnicidad definido por Kabengele Munanga. A lo largo de 

este ensayo, argumentamos cómo la infantilización de los pueblos indígenas por una 

construcción moderna de la colonialidad del poder impregnó el imaginario y las políti-

cas de tutela implementadas para los pueblos indígenas en el Brasil actual. Finalmente, 

se observa cómo estas concepciones y políticas surgen de una concepción colonial de 

racionalidad y dominación que parece extenderse desde la invasión europea hasta la 

promulgación del Nuevo Código Civil de 2022, y que lleva al despojo de pueblos indí-

genas de su estatus legal de "relativamente incapaces" y sujetos a la tutela de la Unión. 

 

 

 

 

 
 

 

A
R

T
IG

O
 

Palavras-chave:  

História; Indígena; 

Colonialidade do po-

der; Modernidade; 

Brasil. 

Palabras-clave: 

Historia; Pueblos indí-

genas; Colonialidad 

del poder; Moderni-

dad; Brasil. 

https://orcid.org/0000-0002-4050-4233


 

 

2
 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

1. Introdução  
  

A obra “A terra dos mil povos: história indígena contada por um índio” é uma produção 

literária indígena publicada originalmente em 1998, com segunda edição lançada em 2020 pela 

editora Petrópolis. Escrita pelo autor e ambientalista Kaká Werá Jecupé, pertencente ao povo 

Tapuia, o texto aborda a diversidade filosófica, cosmológica, metodológica e os ensinamentos 

ancestrais das nações indígenas habitantes dos territórios hoje nomeados “Brasil”. Através do 

uso da memória coletiva e reunindo um conjunto de conhecimentos históricos e familiares, o 

autor busca preencher algumas lacunas históricas existentes e trazer diferentes perspectivas 

sobre o que significa de fato ser aqueles que foram nomeados como “índios”, “negros da terra”, 

“brasis”, “brasilienses” ou “povos contatados”, compreendendo a história do Brasil pelo olhar 

dos povos indígenas.  

Inspirada também por um conjunto de vivências compartilhadas por Jecupé ao longo 

de anos conhecendo, acompanhando a cultura e sendo iniciado em rituais de diferentes povos 

do Norte ao Sul do Brasil, o autor demonstra através desses conhecimentos a riqueza, os con-

flitos, e as relações existentes entre povos indígenas antes, durante e após a invasão europeia. 

Sua obra apresenta uma coleção de perspectivas e saberes que corrobora as críticas trabalhadas 

por Dussel (1993), em “1492: o encobrimento do outro. A origem do mito da modernidade”. 

Nessa obra, o autor e filósofo argentino demonstra como os povos da chamada Mesoamérica 

eram completos em sua própria forma de organização social, espacial e cultural, com uma his-

tória que remete a milhares de anos de migração desde os povos da África. Além disso, aponta 

como todos esses conhecimentos, instituições, arquiteturas, línguas e filosofias não foram vis-

tas sob as lentes do “encobrimento” europeu.  

A construção dos povos do “Novo Mundo” como o “Outro” selvagem, submisso, bár-

baro, desprovido de bens privados e ainda em um estágio de “infância” do desenvolvimento 

social passa a ser imposta pela perspectiva europeia como uma nova verdade. Esta, por sua 

vez, se constrói quando a Europa do século XV se vislumbra finalmente capaz de sair do papel 

de figurinista da história mundial, e se construir enquanto o centro da modernidade, civilizada, 

racional, repleto de virtudes racionais, capaz de levar a emancipação aos povos das Américas 

e da África. Seja esta pela religião e paternalismo apregoado por jesuítas e franciscanos como 

Gerônimo de Mendieta, ou pela violência defendida por grandes “humanistas” espanhóis como 

Sepúlveda, para Dussel (1993) esse seria o “mito da modernidade”.  



 

 

3
 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Dessa forma, o autor (ibidem, 1993) argumenta também que para que uma outra narra-

tiva acerca dos povos ameríndios seja possível seria necessário (1) perceber as contradições 

que este mito da modernidade impôs ao mundo, e (2) ver o mundo a partir da pele, dos olhos, 

da língua e das vivências desses povos, enquanto um projeto trans moderno (Bernardino-Costa, 

Grosfoguel, 2016), instrumento analítico capaz de repensar como percebemos a história da 

América Latina.  

A partir dessas considerações, partimos de uma análise sobre a história e atuação indí-

gena presente na obra literária de Jecupé (2020), propondo um diálogo junto a outros autores 

latino-americanos como Enrique Dussel (1993) e Quijano (2005), assim como abordando o 

conceito de etnia definido por Munanga (2003). Ao longo deste ensaio buscamos apreender 

algumas observações acerca de como a infantilização dos povos indígenas por uma construção 

moderna da colonialidade do poder atravessou o imaginário e as políticas de tutela implemen-

tadas aos povos indígena do atual Brasil, partindo de uma concepção colonial de racionalidade 

e dominação que parece se estender desde a invasão até a promulgação do Novo Código Civil 

de 2022 que por fim retira os indígenas da condição legal de “relativamente incapazes” e sujei-

tos à tutela da União. 

 

 

2. O encobrimento dos mil povos e o início do processo de tutela 

Sob as pontes das propostas decoloniais de formação do conhecimento, Quijano (2005) 

afirma que a construção promovida pela Europa de um novo padrão sociopolítico e econômico 

de poder mundial esteve atravessado pelo processo histórico de codificação das diferenças en-

tre conquistadores e conquistados a partir de uma suposta distinção biológica através da noção 

de raça. A partir desse novo modelo, foram importadas novas identidades sociais consideradas 

como “primitivas” e negativas sob o olhar colonial ao longo da história do continente ameri-

cano, dentre elas: negros, índios e mestiços.  

Nesse sentido, conforme o autor (ibidem, 2005) a ideia de raça para os conquistadores 

era um fator fundacional das relações de dominação por meio da conquista, da colonização e 

da constituição de um padrão de conhecimento evolucionista, unilinear e unidirecional, que 

desconsiderava a possibilidade dos não-europeus em constituírem identidades singulares ou de 

ocupar um lugar na história da produção cultural da humanidade. À estas estruturas e fenôme-

nos coloniais que seguem em efeito a despeito do fim da colonização oficial, Aníbal Quijano 

nomeia colonialidade do poder e do saber.  



 

 

4
 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Nessa perspectiva, o nascimento da modernidade em 1492 nasce junto com a colonia-

lidade na América Latina a partir da invasão europeia aos territórios encobertos como “Novo 

Mundo”. Processo colonial este que, no hemisfério ocidental, promoveu de forma direta ou 

indireta o genocídio em massa de seus povos originários, aproximadamente 95% das popula-

ções habitantes do continente (Estannard, 1992). Para além da violência aos corpos, a colonia-

lidade também promoveu a desestruturação das diversas formas de viver e ser indígena nas 

colônias.  

A partir do século XVI, inicia-se o processo de catequização com as primeiras missões 

jesuítas e a construção dos primeiros relatos dos cronistas quinhentistas. Estes reproduziam os 

habitantes do “Novo Mundo” enquanto seres pré-históricos e atrasados dentro de uma lógica 

linear e evolucionista de compreender as culturas. Para Ginés de Sepúlveda, teólogo, filósofo e 

“humanista” Espanhol, a guerra aos indígenas seria justificável dado a sua suposta “inferiori-

dade natural”. Isto é, em sua perspectiva, a inexistência de posses privadas e a presença de 

lideranças sem autoridade legítima para os parâmetros europeus (Dussel, 1993).  Em suas ar-

gumentações, Sepúlveda apresenta a conquista enquanto uma forma de emancipar esses povos 

em um processo que implementaria a “racionalidade” frente à “barbárie”.  

A construção dessa concepção “primitivista” acerca dos povos indígenas se originava 

pelas perspectivas religiosas, políticas, e mais tarde acadêmicas. Desde o fim do século XV, 

ocorria o uso da metáfora da criança enquanto maneira de conceituar o suposto estágio “infan-

til” ou “primitivo” de desenvolvimento das comunidades indígenas (Almeida, 2010). Essa, por 

sua vez, em grande medida se aproximava de uma concepção de infância comum na moderni-

dade, percebida enquanto um ser irracional, sem agência própria, dependente de um adulto 

detentor da razão que pudesse guiá-lo em seu desenvolvimento. A construção de uma distinção 

biológica a partir da noção de raças, portanto, era um fator central para a narrativa colonial. 

Conforme debatido pelo autor Liebel (2020) em “Decolonizing Childhoods: From Exclusion 

to Dignity”: 

A população “branca” era considerada como detendo a maior classificação na “evo-
lução cultural” e era um sinônimo de modernidade e progresso. Em contraste, a po-
pulação “não-branca” era considerada atrasada e não-civilizada, não apenas no sentido 
racista (enquanto pessoas de pele escura), ou no sentido religioso (praticantes de cos-
tumes pagãos), mas também no sentido econômico “enquanto não-capitalista e “anti-
quado”) [...] Indivíduos eram apenas considerados úteis se eles estivessem preparados 
e mentalmente em uma posição para trabalho para um empregador branco (Liebel, 
2020, p. 83, tradução nossa).  

Nesse contexto, a estrutura de dominação impunha aos indígenas a violência pelas ar-

mas ou submissão à cruz e o trabalho forçado. Em ambos os casos a ideia de “naturalmente  



 

 

5
 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

inferiores” se mantinha, sob um prisma evolucionista ou ainda paternalista. Diferentemente da 

posição adotada por Sepúlveda, cronistas quinhentistas como Gerônimo de Mendieta, compar-

tilhavam de uma visão paternalista bastante comum entre os franciscanos da época. Estes, per-

cebiam os indígenas como um povo “sem o pecado original", passíveis de serem convertidos e 

construírem uma espécie de paraíso próprio, desde que aceitassem a evangelização, caso con-

trário, estariam sujeitos as força das armas.  

Semelhante postura se apresentava nas práticas diárias da colônia com as missões jesu-

ítas. Conforme apontado por Almeida: 

o padre jesuíta Daniel descreveu com detalhes as práticas realizadas na Amazônia no 

século XVIII. Segundo ele, para agradar aos índios e evitar as desistências e fugas, 

preocupavam-se em conquistá-los com presentes para conquistar sua confiança e as-

segurar que não os buscam para ‘... os fazer escravos, mas para os tratar como filhos 

(...) (Almeida, 2010, p. 77). 

Seja pelo processo de evangelização que se apresentava como uma forma de “salvar a 

alma”, ou pela guerra enquanto um meio de promover a “emancipação”, a trajetória do poder 

colonial (1) despojou esses indivíduos de suas singulares identidades históricas, (2) definiu 

uma nova identidade racial à eles, de natureza colonial e negativa, removendo-os da história 

da produção cultural da humanidade (Quijano, 2005) e, (3) relegando-os à uma posição de 

subalternidade à Europa. Através desse processo, ocorreu: 

sua relocalização no novo tempo histórico constituído com a América primeiro e com 
a Europa depois: desse momento em diante passaram a ser o passado. Em outras pa-
lavras, o padrão de poder baseado na colonialidade implicava também um padrão cog-
nitivo, uma nova perspectiva de conhecimento dentro da qual o não-europeu era o 
passado e desse modo inferior, sempre primitivo (Quijano, 2005, p. 127). 

Não obstante, se a modernidade iniciada a partir do século XV pode ser caracterizada 

pelo extermínio em massa e indiscriminado de crianças e adultos indígenas, pelo processo for-

çado de despossessão de suas crenças, tradições e identidades, assim como o andamento da 

colonização de países da América e da África, a obra de Jecupé (2020) nos leva a pensar a 

história a partir de milhares de anos antes da chegada dos europeus, onde os indígenas se en-

contram no centro da narrativa, no “tempo em que o ser caminhava com a floresta” (ibidem, 

2020, p. 21). Implementado na prática aquilo que Bernardino-Costa e Grosfoguel (2016) apon-

tavam como o projeto trans moderno iniciado por Dussel (1993). 

 

 

 



 

 

6
 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

3. (Des)encobrindo os mil povos: história indígena contada por um índio 

Segundo Werá Jecupé (2020), os povos pertencentes à região sul e central do continente 

antes da invasão europeia detinham formas de organização distintas e próprias. Eles podiam 

ser divididos em quatro troncos culturais básicos: os Karib, da região das Antilhas na América 

Central; os Aruak, que engloba o Brasil, as Guianas, Antilhas e chegando até a região norte da 

américa central; os Jê, do atual Planalto central do Brasil; e os Tupi, presentes em todo o Sul 

do  continente.  

Para o autor, apesar dos desafios presentes na recuperação da diversidade cultural e 

linguística existentes entre os povos indígenas no pós-invasão, essa riqueza ainda é presente na 

memória cultural e na tradição oral, enquanto formas originais de educação indígena, através 

de desenhos presentes nos cestos, paredes, instrumentos e corpos que ainda permeiam o coti-

diano das comunidades atuais, ou ainda por meio do encanto. Através dessas memórias coleti-

vas, poderíamos conhecer a origem dos povos, e a fundação do mundo a partir de diferentes 

perspectivas cosmológicas de suas ancestralidades.  

A fim de explicar essas diferenças, Jecupé (2020) aborda brevemente alguns dos mitos 

de origem presente nos povos Karajá, Tupi-Guarani, Xavante e Dessâna. Na concepção 

Karajá, a origem de seu povo pode ser compreendida a partir do espírito das águas (Aruanã), 

enquanto na cosmovisão Xavante, a origem dos seres humanos se dá a partir das águas e sua 

saída para a terra. Para os Xavante, essa representação aponta não apenas uma concepção filo-

sófica, mas que também explica e determina a divisão interna de seus clãs. 

Por outro lado, em um dos mitos Tupi-Guarani a formação da Terra ocorre pelo tata-

ravô do Sol, que pelo sopro de seu cachimbo sagrado deu origem à mãe terra. Por fim, aos 

povos Dessâna dos rios Tiquiê e Papauri, no Amazonas, a origem do mundo não se deu por 

meio de uma divindade masculina, mas por meio de Yebá Burô, conhecida como a Avó do 

Mundo, a “Não-criada”. Yebá se encontrava em seu quarto sentada em um banco de quartzo, 

fumando um cigarro e comendo o ipadu em sua cuia quando começa a pensar como seria a 

criação do mundo, e através de seu pensamento surgem os primeiros cinco homens: os Avôs 

do Mundo.  

Por meio das cosmologias indígenas presente na obra, Jecupé (2020) reafirma sua pers-

pectiva de que o índio é o ser humano que possui sua cultura e civilização fortemente conecta-

das à natureza. Podemos perceber como a construção da identidade étnica indígena para alguns 

povos transpõe os elementos puramente físicos, fenotípicos ou tangíveis, abrangendo também  



 

 

7
 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

aspectos que transcendem a materialidade, como a história, a espiritualidade, a língua, a me-

mória cultural, e a filosofia. Demonstrando também, além dos contrastes grandes entre os po-

vos, a profundidade de seus conhecimentos, e os saberes que fundamentam também sua forma 

de ser.  

Conforme abordado por Kabengele Munanga (2003, p. 12), as etnias ou etnias-nações 

seriam “um conjunto de indivíduos que, histórica ou mitologicamente, têm um ancestral co-

mum; têm uma língua em comum, uma mesma religião ou cosmovisão”. Ademas,  Munanga 

(2003) argumenta que, de um ponto de vista sociológico e ideológico podemos falar da noção 

de raça ou cor a partir de uma lógica morfo-biologicamente definida como “negros”, “brancos”, 

“amarelos” ou “índios” dentro de uma etnosemântica atravessada pelas relações de poder. Po-

rém, do ponto de vista étnico existe uma diversidade muito mais ampla de sociedades indígenas 

brasileiras, africanas, asiáticas, dentre outras, cujas bases são socioculturais, históricas e psico-

lógicas.  

Através desse apontamento, Munanga (2003) afirma que a separação entre as noções 

de raça e etnia tornam-se importantes para evitar confusões geradas pelo uso desses conceitos 

enquanto sinônimos, criando uma espécie de biologização da cultura e entraves para se debater 

o racismo. Não obstante, para além dos aspectos filosóficos e socioculturais, os achados arque-

ológicos também fornecem informações cruciais para se entender a abrangência da presença e 

atuação que os povos indígenas têm no continente.  

Ao longo do livro, o autor (Jecupé, 2020) ilustra essa presença através dos achados que 

remontam entre 4 a 11 mil anos atrás, como as cerâmicas marajoara e tapajoara no Norte, as 

flechas de pedras lascadas no Sul do Brasil, o uso de bumerangues de pedra pelos povos do 

Humaitá; os conglomerados de sambaquis que ainda pode ser encontrada em comunidades 

ribeirinhas, quilombolas e tradicionais litorâneas, ou ainda as sepulturas em Minas Gerais, cujo 

povo encontrado, chamados Puri, apresentavam características semelhantes ao fenótipo de 

pessoas negras: cabelos enrolados e pele morena-escura, sendo no entanto reconhecidos como 

índios. Além disso, as práticas agrícolas dos últimos mil anos apontam o processo de domes-

ticação e produções de diferentes culturas: milho, feijão, tabaco e algodão, assim como o trans-

porte de corantes, plantas, medicinais, palmeiras e mandioca trazidas de outras regiões.  

A despeito de toda essa diversidade, no contexto brasileiro, para além da visão primiti-

vista abordada pelas primeiras crônicas europeias sobre os então chamados “índios”, outro as-

pecto dessa representação foi a redução de toda a população à apenas dois grandes grupos:  

 



 

 

8
 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

Tupinambá1 e Tapuia2. Os primeiros, seriam possuidores características expansivas, domina-

dores da caça e da agricultura, falantes do Tupi e, portanto, capazes de serem catequizados 

pelos missionários que a essa altura já haviam sistematizado o nheengatu. Por outro lado, os 

Tapuia eram apontados como os “bárbaros”, introspectivos, coletores, não falantes do Tupi e, 

dessa forma, não podiam facilmente absorver o evangelho, mas poderiam ser submetidos ao 

trabalho forçado e escravo (Jecupé, 2020).  

Esse processo, é seguido pela criação das feitorias pelos Portugueses, do sistema de 

capitanias hereditárias, colonos e plantações, a criação dos bandeirantes, e pelo estabelecimento 

do primeiro processo de escravização no Brasil, em São Paulo, dando origem aos chamados 

“negros da terra”, isto é, os povos Tapuia, capturados e entregues aos colonos pelos Tupi-

nambá. Esse sistema, no entanto, é marcado por instabilidades e dificuldades na manutenção 

dos cativos. Para Jecupé, além de uma diferença cultural na relação dos povos indígenas com 

o trabalho, a cosmologia e prática de honra Tupinambá e Tapuia gerava um grande empecilho 

à conquista de mão de obra escrava indígena. Os indivíduos capturados deviam ser consumidos 

em uma cerimônia antropofágica, não sendo concebido a sua submissão para fins de escravi-

zação. Não obstante, havia alianças entre indígenas e colonos, seja por motivos de vingança 

através de alianças voláteis, de concessões que almejavam garantir a segurança e  defesa de 

seus povos em detrimento de outros, ou ainda a grande presença voluntária ou induzida de 

indígenas e mestiços entre os bandeirantes (Almeida, 2010; Jecupé, 2020).  

Demonstrando assim que, a atuação indígena era atravessada não apenas por uma acei-

tação passiva, ou ainda por uma homogeneidade, mas também por aspectos e relações sociais 

complexas atravessadas por elementos conjunturais, suas identidades e formas de organização 

e reorganização frente aos acontecimentos. A compreensão dessa multiplicidade e heteroge-

neidade nas formas pelas quais os sujeitos subalternizados reagem à colonialidade do poder, e 

que se apresenta na obra, também dialoga com o projeto político e acadêmico decolonial pro-

posto por Joaze Bernardino-Costa e Ramón Grosfoguel (2016). Isto é, o reconhecimento das 

diferenças coloniais, a adoção de uma diversidade epistêmica, que permite-nos perceber tam-

bém a distinção entre o local epistemológico e o local social dos grupos subalternos e, mais 

 
1 Também nomeados “Potiguar” na Bahia, “Tupinikim” no Espírito Santo ou “Tamoio” no Paraná ou ainda “Ta-

mãe” (Jecupé, 2020), vide também: “Confederação dos Tamoios”. 

2 Segundo Jecupé (2020), Tapuia teria sido um termo primeiramente utilizado pelos Tupinambás para se referir 

aos povos não Tupis, semelhantemente à nomenclaturas criadas de maneira exógenas pelos inimigos de diferentes 

povos: Goytacaz, Aymoré, Xavante, Krahô, Bororo, e que posteriormente são adotado pelos europeus. A nomen-

clatura “negros” foi utilizado principalmente em São Paulo, durante a escravidão, dado o tom de pele indígena ser 

mais escuro em comparação aos europeus, mas não era utilizada de forma unâmice havendo variações de acordo 

com o estado.  



 

 

9
 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

ainda, qual papel esses grupos desempenharam ou não em um projeto contra-hegemônico. 

Torna-se imprescindível nessa visão, a realocação dos indivíduos colonizados enquanto sujei-

tos, ativos, racionais, e produtores da história, e não apenas objetos.  

Portanto, a partir desse apanhado, notamos como o apagamento das diferenças e capa-

cidades dos povos indígenas se justificava através do conceito de povos pré-históricos ou “in-

fantis”, desprovidos de moralidade, especificidades, de autonomia e de desenvolvimento, con-

forme os preceitos modernos originados na Europa. Este, por sua vez, implicava não apenas na 

implementação de um sistema racial de poder na qual o “Outro” indígena seria inferior, mas 

ao atribuir-lhes o status de povos “na infância”, também colocava o “Eu” europeu enquanto o 

centro da maturidade e racionalidade tipicamente adulta, e assim responsável por gerir e guiar 

os “infantes” em seu desenvolvimento. Esse debate também é apresentado por Liebel, ao apre-

senta como: 

 
A subjugação e exploração das colônias, primeira na América, depois África e Ásia, 
formou os pré-requisitos materiais para criar uma classe vivendo em prosperidade 
material nos “países mães” [....]. Por outro lado, a construção da infância como um 
pré-estágio imaturo da idade adulta constituiu a matriz para a degradação das pessoas 
de qualquer idade nas colônias como seres imaturos (Liebel, 2020, p. 34, tradução 
nossa). 

O ideal de um desenvolvimento linear fundamentava a suposta inevitabilidade do fim 

das comunidades indígenas nas colônias, uma vez que a civilização garantiria a sua chegada à 

maturidade, isto é, ao modelo de sociedade aportado pelos valores ocidentais da modernidade 

europeia.  

Este processo de “encobrimento” (Dussel, 1993), pode também ser entendido pela prá-

tica histórica colonial que segue a definir e construir o “Outro” a partir de imagens, vocabulá-

rios e representações construídas pelo mundo Ocidental (Smith, 2018; Said, 2003). O senso de 

alteridade construído ao longo da história, iniciada na modernidade, se estende ao longo dos 

séculos até a contemporaneidade, atravessando ambientes acadêmicos que na década de 1960 

e 1970, previam o fim dos povos indígenas. Esse pensamento, fomentou inclusive a invisibili-

zação desses povos enquanto sujeitos capazes de produzir conhecimentos e filosofias próprias. 

De acordo com Varnhagen (1845, p. 108) aos “ [...] de tais povos na infância não há história: 

há só etnografia. [...] A infância da humanidade na ordem moral, como a do indivíduo na ordem 

física, é sempre acompanhada de pequenez e de misérias.”  

A partir dessas representações, que também refletiam as estratégias de conquista euro-

peia, seja pela tentativa de assimilação, pela integração ou pelo genocídio, e que fomentavam a  

 



 

 

1
0

 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

atuação política por meio da implementação de leis indigenistas influenciadas por essas con-

cepções,  toda a diversidade étnica existente, mencionada anteriormente, passa a ser encoberta 

por uma perspectiva binária e exógena que constrói um imaginário sobre os povos do Novo 

Mundo e os impõe séculos de uma lógica tutelar que se estende até a contemporaneidade. 

 

4. A tutela indígena enquanto política do estado brasileiro e a atuação do 

movimento indígena 

Com a extinção do cativeiro dos índios, a expulsão da Companhia de Jesus por Pombal, 

e a revogação das leis de “guerra justa” em 1831, o nascimento da República do Estados Unidos 

do Brasil no século no final do século XIX do ponto de vista da história indígena representou 

um período marcado por ideais de pacificação (Jecupé, 2020). Surgem figuras emblemáticas, 

como General Rondon, um indígena Terena mestiço, que apesar de possuir o “veneno da civi-

lização” se opunha ao uso da violência contra indígenas, ou ainda os Irmãos Villas-Bôas, que 

semelhantemente não promoviam chacinas, mas igualmente desejavam promover a exploração 

dos recursos naturais visando o desenvolvimento econômico do país (ibidem, 2020).  

O movimento de pacificação, por sua vez, representou um novo momento de violações 

e negação dos direitos dos indígenas, agora não mais pela coroa portuguesa, mas pelo recém-

formado Estado nacional independente, Brasil, que se mantinha regido por uma minoria branca 

herdeira dos feitos coloniais. Conforme abordado por Quijano (2003, p. 136), ao discutir sobre 

os problemas da colonialidade do poder na América Latina, aponta que “a perspectiva eurocên-

trica foi adotada pelos grupos dominantes como própria e levou-os a impor o modelo europeu 

de formação do Estado-nação para estruturas de poder organizadas em torno de relações colo-

niais.” Ao longo de breve apontamentos acerca da política adotadas no Brasil, podemos encon-

trar maiores continuidades do que rupturas frente às práticas coloniais de dominação inseridas 

há séculos no continente, e a permanência dos projetos de tutela dos povos indígenas. 

 

5. Proteção pela tutela: a negação da autonomia indígena pelo Estado brasi-

leiro 

Do ponto de vista institucional, o século XIX e XX foram atravessados por políticas 

indigenistas de cunho integracionista, assimilacionista e tutelar. Conforme apontado por Cunha 



 

 

1
1

 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

(1992), no século XX essas políticas foram adotadas através de agentes estatais como o Serviço 

de Proteção ao Indígena (SPI), criado em 1910 e subordinado ao Ministério da Agricultura. 

Criado sob o pressuposto de “proteger” e “prestar assistência” aos índios o SPI foi, no entanto, 

responsável por uma sequência de crimes, desapropriação de terras e violência em favor de 

grandes projetos parte do "plano de integração nacional” (Oviedo, Santos, 2021), mortes e tor-

tura contra adultos e crianças indígenas durante a ditadura militar, sendo substituído pela Fun-

dação Nacional do Índio em 1967 (Cunha, 1992) após a realização do Relatório Figueiredo.  

Essas políticas, reproduziam concepções próximas àquelas encontradas nos primeiros 

séculos da colonização: a ideia de povos “atrasados” e bárbaros que precisavam se adaptar, a 

negação de sua capacidade e autonomia, e a busca pela sua “emancipação” a partir da perda de 

seus atributos étnicos. O Código Civil brasileiro de 1916 em seu artigo 6º instaurou oficial-

mente a equiparação entre indígenas, chamados “silvícolas”, às pessoas menores de 21 anos 

enquanto “relativamente incapazes”, e definiu em seu parágrafo único que “os silvícolas fica-

rão sujeitos ao regime tutelar, estabelecido em leis e regulamentos especiais, e que cessará à 

medida de sua adaptação” (Brasil, 1916). O projeto de nação brasileira, portanto, ainda detinha  

o imaginário do “índio” enquanto um passado remoto a ser superado pela formação de uma 

nação brasileira.  

Com o fim da colonização portuguesa, o Estado brasileiro assim como organizações 

religiosas e grupos de interesse locais adotaram, e seguem a adotar, práticas ativas e passivas 

de remoção da identidade indígena, visando o “aculturamento” e o apagamento de suas origens 

e identidades. Seja pela remoção de sua convivência dos territórios de suas comunidades ou 

processos de adoção forçado, dentre os quais o exemplo das comunidades Guarani e Kaiowá 

do Mato Grosso do Sul são os casos mais conhecidos3.  

Ocorreram também a implementação de internatos e instituições para meninos e meni-

nas indígenas, a exemplo das instituições criadas pela Companhia de Jesus no Núcleo Colonial 

Indígena do Maracanã/Colônia do Prata (1898-1921), com o suporte político e financeiro do 

governo do Pará, assim como dos internatos salesianos no Amazonas4 entre 1923 e 19655. 

 
3  Vide: Mendes, N., Merhy, E. e Silveira, P. S. (org.). Extermínio dos excluídos. 1.ed. Porto Alegre: Rede UNIDA, 

2019. 
4 De acordo com Costa (2021), “eles abriram nove postos missionários, dos quais sete com internatos para crianças 

indígenas do Rio Negro: um em São Gabriel da Cachoeira (1916), um em Taracuá (1923), um em Barcelos (1926), 

um em Iauareté (1929), um em Pari-Cachoeira (1940), um em Santa Isabel (1947) e um em Içana (1953). Os 

internatos ofereciam ensino de primeira à quarta série e recebiam subvenções dos governos federal e estadual. O 

último internato a ser fechado foi o de Iauaretê, em 1988, de modo que os internatos tiveram duração de 72 anos.” 

5  De acordo com Costa (2021) “O grupo dos internos era constituído por crianças das famílias linguísticas Tukano 

Oriental, Aruak e Maku. A estrutura hierárquica do internato comportava o grupo dirigente, o qual era composto 

por salesianos, oriundos do continente europeu.” 



 

 

1
2

 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Além disso, as ofertas de recompensas pela “caça” e rapto de crianças e adultos indígenas de 

seus espaços pelos chamados “bugreiros”, sobretudo no Sul do país6, e do assassinato ou en-

trega das crianças às famílias burguesas ou comunidades religiosas.  

Mesmo após a criação da FUNAI, com o intuito de repaginar o passado sombrio do SPI, 

as políticas implementadas mantinham os mesmos princípios “emancipadores”. Promulgado 

em 1973 através da Lei Nº 6.001, o Estatuto do Índio tinha por objetivo regular “a situação 

jurídica dos índios ou silvícolas e das comunidades indígenas, com o propósito de preservar a 

sua cultura e integrá-los, progressiva e harmoniosamente, à comunhão nacional.” (Brasil, 

1973). Foi a partir da segunda metade do século XX que o fortalecimento e a mobilização do 

Movimento Indígena no país possibilitou a progressiva retomada da sua autonomia, e do reco-

nhecimento da diversidade cultural e étnica dos povos indígenas no país. 

 

5. O processo de retomada da autonomia pelo Movimento Indígena 

O nascimento da República e a maior interação entre indígenas e não indígenas permitiu 

também a adoção de novas estratégias pelo movimento indígena junto aos povos das florestas 

de pedra (Jecupé, 2020). A partir da década de 1960 e 1970, durante a ditadura militar, nasce o 

Movimento Indígena com a fundação da União das Nações Indígenas na década de 19807. Li-

derado por ativistas e figuras indígenas importantes, como Ailton Krenak, Mário Juruna, Raoni 

Metuktire e Álvaro Tukano (ibidem, 2020), a UNI reivindicava os direitos ao reconhecimento 

étnico, a sua autonomia, a terra, saúde e educação (Pereira, 2014), representando um momento 

de ruptura com a política integracionista, e contra as concepções acadêmicas que ainda adota-

vam uma concepção estática da identidade étnica e seu desaparecimento inevitável dado o 

maior contato com a “civilização branca”.  

Esse período, é marcado também pela adoção a nível internacional do conceito de “po-

vos indígenas”, de acordo com Smith (2018, p. 18) este “surgiu na década de 1970 durante as 

 

  

 

 
6 Vide: Santos, S. C. dos. Os Índios Xokleng: Memória visual. Florianópolis: EdUFSC Univali, 1997. 151p. 
7 Sobre o uso do conceito de “nações” indígenas e sua substituição pelo conceito de “povo” , vide: Novaes, Sylvia 

Caiuby. Pensando O Brasil Desafio Constituinte: Nações Indígenas [1985]. Lua Nova, Fev. 2011 

https://doi.org/10.1590/S0102-64451985000300006.  



 

 

1
3

 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

primeiras lutas do Movimento dos Índios Americanos (AIM) e da Irmandade dos Índios Cana-

denses. Trata-se de uma expressão que internacionalizou as experiências, as questões e as lutas 

de alguns povos do mundo colonizado”. No Brasil, o Movimento Indígena, através do UNI, 

iniciou o movimento de superação do termo “índio”, frequentemente associada à concepção 

‘primitivista” dos europeus do século XV e XVII, a adoção do conceito de “indígena” e a con-

tinuação dos processos de retomada territorial, identitária e sociocultural.  

A identidade étnica, dessa forma, deve ser percebida enquanto uma entidade permeada 

pela história, tempo e espaço, que se constitui e reconstitui (Munanga, 2003, p. 14), sendo este 

um ponto central na experiência indígena no Brasil. A exemplo disso, podemos apontar a con-

formação ou reformulação de identidades, tais como os ribeirinhos, os chamados caboclos e os 

seringueiros na região Norte, os caiçaras na região Sul e Sudestes, e a discussão atual sobre os 

conceitos de “remanescentes”, “descendentes de indígenas” ou “afro-indígenas”.  

A conformação e a defesa dessas “novas” identidade podem hoje ser observadas espe-

cialmente entre os povos indígenas do Nordeste, cujos aspectos fenotípicos podem ser variados 

e frequentemente associados a imagem de um sertanejo, “pobre dos sertões”, “caboclo”, ou a 

ideia de “índios misturados”8, mas que, no entanto, são apresentando enquanto um aspecto 

constitutivo da história da identidade indígena nesses territórios. Ademais, àqueles outrora no-

meados como “índios Tapuia” ou “negros da terra” formaram diversas nações indígenas que 

no final da segunda metade do século XX contabilizavam 206 etnias reconhecidas, e cujos 

nomes e histórias são permeados pela desagregação e por alianças entre diferentes povos (Je-

cupé, 2020).  

Através da atuação do Movimento Indígenas durante a constituinte, a promulgação da 

Constituição de 1988 possibilitou uma conquista de séculos, momento este em que o Estado 

passa a reconhecer e reafirmar oficialmente o direito indígena à sua autonomia, sua história e 

suas terras. Do ponto de vista jurídico, é apenas a partir desse ponto que ocorre o início da 

superação da visão tutelar adotada pela autoridade política regente. Ainda assim, somente 14 

anos mais tarde, com o Código Civil de 2002 os indígenas são retirados da condição de relati-

vamente incapazes, e apenas em 2018 estes passam a ter autonomia para sair do país sem a 

permissão da União (ISA, 2019). Do ponto de vista prático, o alcance da autonomia integral  

 
8  Para um debate mais extenso sobre os desafios da identidade indígena no Nordeste, vide: Pacheco De Oliveira, 

João. O Nascimento do Brasil e Outros Ensaios. ”Pacificação”, Regime Tutelar e Formação de Alteridades. Uma 

Etnologia dos “Índios Misturados”? Situação Colonial, Territorialização e Fluxos Culturais. Rio de Janeiro: Contra 

Capa. 2016. 



 

 

1
4

 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

por parte dessas comunidades ainda é objeto de diversas discussões, dilemas e ausências, de-

monstrando assim que as raízes e os efeitos da colonialidade do poder e do saber ainda seguem 

a moldar a experiência dos povos do continente em sua busca pela autodeterminação, não só de 

jure (pela lei), mas também de facto (pela sua aplicação prática). 

 

6. Considerações finais 

Conforme abordado por Quijano (2005), ao longo dessa discussão podemos identificar 

a permanência das relações de poder e da colonialidade que impunha uma condição de inferio-

ridade, tutela e infantilização dos povos indígenas, se estendendo desde a invasão até a contem-

poraneidade. A obra de Jecupé, nesse cenário, nos permite vislumbrar um caminho para reco-

nhecer a autonomia dos povos indígenas e sua história a partir de um novo olhar, assim como 

compreender as estratégias utilizadas para enfrentar políticas de extermínio e os impactos do 

contato com a sociedade não indígena. Nesse contexto, o conceito de etnia, segundo Munanga, 

dialoga com a obra de Jecupé na medida em que nos permite destacar a diversidade existente 

entre os povos indígenas, e as alterações ocorridas ao longo da história, do espaço e do tempo, 

e a necessidade de ter suas especificidades reconhecidas, embora se reconheçam sob um termo 

guarda-chuva comum. Por fim, a verdadeira emancipação indígena, promovida pelo Movi-

mento Indígena na década de 60 e 70, pode ser visto sob o prisma de um projeto trans moderno, 

já abordado por Dussel (1993), que busca reconstituir as bases culturais, histórias e políticas do 

Brasil, superando os mitos e a visão eurocêntrica da modernidade. Nesse sentido, a obra de 

Kaká Werá Jecupé, nos permite visualizar a história desse país sob um prisma de autonomia, 

autodeterminação e possibilidades de se (re)pensar o passado, presente e futuro para além dos 

efeitos da colonialidade que ainda atravessa o ser e o viver indígena.  

 

REFERENCIAS 

ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os índios na história do Brasil. Rio de Janeiro: Edi-

tora FGV, 2010. 

BERNARDINO-COSTA, Joaze; GROSFOGUEL, Ramón. Decolonialidade e perspectiva ne-

gra. Sociedade e Estado, Brasília, v. 31, n. 1, p. 15-24, jan./abr. 2016. 



 

 

1
5

 

O (des)cobrimento dos mil povos: reflexões sobre a colonialidade do poder e a manutenção da tutela aos povos indígenas no Brasil 

Wellem da Silva Evangelista 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

BRASIL. Lei nº 3.071, de 1º de janeiro de 1916. Institui o Código Civil dos Estados Unidos 

do Brasil. Diário Oficial [da] República Federativa do Brasil, Poder Executivo, Rio de Janeiro, 

5 jan. 1916. 

BRASIL. Lei nº 6.001, de 19 de dezembro de 1973. Dispõe sobre o Estatuto do Índio. Diário 

Oficial [da] República Federativa do Brasil, Poder Executivo, Brasília, DF, 21 dez. 1973. 

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro (A origem do mito da modernidade). Tra-

dução de Jaime A. Clasen. Petrópolis: Vozes, 1993. 

FAUSTO, Carlos. Os índios antes do Brasil. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000. 

INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL (ISA). Nota: A emissão de passaporte para indígenas está 

normalizada. São Paulo, 13 nov. 2019. Disponível em: https://acervo.socioambien-

tal.org/acervo/noticias/nota-emissao-de-passaporte-para-indigenas-esta-normalizada. Acesso 

em: 10 nov. 2024. 

JECUPÉ, Kaka Werá. A terra dos mil povos: história indígena contada por um índio. São 

Paulo: Editora Peirópolis, 2020. 

LIEBEL, Manfred. Decolonizing childhoods: from exclusion to dignity. Bristol: Policy Press, 

2020. 

MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, identidade 

e etnia. In: MUNANGA, Kabengele (Org.). Superando o racismo na escola. 2. ed. rev. Bra-

sília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversi-

dade, 2005. p. 15-34. 

SMITH, Linda Tuhiwai. Descolonizando metodologias: pesquisa e povos indígenas. Tradução 

de Roberto G. Barbosa. Curitiba: UFPR, 2018. 

VARNHAGEN, Francisco Adolfo de. História geral do Brasil. v. 1. 5. ed. São Paulo: Melho-

ramentos, 1962. 

https://acervo.socioambiental.org/acervo/noticias/nota-emissao-de-passaporte-para-indigenas-esta-normalizada
https://acervo.socioambiental.org/acervo/noticias/nota-emissao-de-passaporte-para-indigenas-esta-normalizada

