
 

 

1
 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista 

Experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

taynara.apfsilva@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0009-0002-4430-4877  

  

Resumo 

Este artigo propõe uma reflexão sobre o papel da literatura indígena como ferramenta 

pedagógica na construção de uma educação antirracista, considerando sua relevância 

para a efetivação da Lei 11.645/2008, que estabelece a obrigatoriedade do ensino da 

história e cultura indígena em todos os níveis de ensino no Brasil. Com base na pre-

missa de que a literatura é uma linguagem sensível, capaz de provocar deslocamentos 

e formar sujeitos críticos, analisa-se como as narrativas produzidas por autoras e auto-

res indígenas contribuem para ampliar o repertório cultural de adolescentes no ambi-

ente escolar, rompendo com estereótipos coloniais e promovendo o reconhecimento 

das epistemologias dos povos originários. Para tanto, apresenta-se a experiência do 

projeto “Raízes e Histórias Ancestrais: valorizando a literatura indígena em Chapecó”, 

realizado entre 2024 e 2025. As atividades do projeto foram organizadas em oficinas, 

encontros formativos e elaboração de sequências didáticas que dialogam com as áreas 

de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas e Linguagens e suas Tecnologias, em con-

formidade com a Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Ao valorizar autorias in-

dígenas contemporâneas, o projeto promoveu espaços de escuta e diálogo intercultural, 

contribuindo para práticas educativas comprometidas com a justiça social e com a su-

peração do epistemicídio na educação brasileira. 

 

Resumen 

Este artículo propone una reflexión sobre el papel de la literatura indígena como herra-

mienta pedagógica en la construcción de una educación antirracista, considerando su 

relevancia para la implementación de la Ley 11.645/2008, que establece la obligatorie-

dad de la enseñanza de la historia y la cultura indígena en todos los niveles de la edu-

cación en Brasil. Partiendo de la premisa de que la literatura es un lenguaje sensible, 

capaz de provocar desplazamientos y formar sujetos críticos, se analiza cómo las na-

rrativas producidas por autores indígenas contribuyen a ampliar el repertorio cultural 

de los adolescentes en el ámbito escolar, rompiendo con los estereotipos coloniales y 

promoviendo el reconocimiento de las epistemologías de los pueblos originarios. Para 

ello, se presenta la experiencia del proyecto "Raíces e Historias Ancestrales: valorando 

la literatura indígena en Chapecó", realizado entre 2024 y 2025. Las actividades del 

proyecto se organizaron en talleres, encuentros de capacitación y elaboración de se-

cuencias didácticas que dialogan con las áreas de las Ciencias Humanas y Sociales 

Aplicadas y los Lenguajes y sus Tecnologías, de acuerdo con la Base Curricular Común 

Nacional (BNCC). Al valorar las autorías indígenas contemporáneas, el proyecto pro-

movió espacios para la escucha y el diálogo intercultural, contribuyendo a prácticas 

educativas comprometidas con la justicia social y la superación del epistemicidio en la 

educación brasileña. 

A
R

T
IG

O
 

Palavras-chave:  

Literatura Indígena; 

Educação Antirracista; 

Ensino. 

Palabras-clave: 

Literatura indígena; 

Educación antirra-

cista; Enseñanza. 

mailto:taynara.apfsilva@gmail.com
https://orcid.org/0009-0002-4430-4877


 

 

2
 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

1. Introdução  
  

A aprovação da Lei nº 11.645/2008 representou um avanço importante no enfrenta-

mento ao racismo oriundo das distorções históricas e culturais que marcaram a forma como os 

povos indígenas foram retratados no sistema educacional brasileiro. Ao tornar obrigatória a 

abordagem da história e cultura indígena em todos os níveis de ensino, ampliando o escopo da 

Lei nº 10.639/2003, que já previa o ensino de história e cultura africana e afro-brasileira, a 

legislação abriu caminho para a superação de representações reducionistas e estereotipadas que 

por muito tempo predominantes nas escolas e nos materiais didáticos. 

Durante décadas, as populações indígenas foram retratadas de maneira caricatural, como 

figuras folclóricas, exóticas ou mesmo extintas, limitadas a imagens de grupos isolados em 

regiões remotas. Essa visão distorcida, enraizada em narrativas produzidas desde o período im-

perial, como as elaboradas pelo Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro (IHGB), perdurou 

nos materiais escolares até o início deste século. Além disso, livros didáticos reproduziram por 

um longo tempo imagens atreladas à ideia de selvageria, enfatizando e mistificando práticas 

como o canibalismo, com base em relatos coloniais datados do século XVI. Essas representa-

ções contribuíram para naturalizar uma percepção equivocada de que os povos indígenas teriam 

sido absorvidos pelo processo de colonização ou salvos pela ação evangelizadora, bem como 

reforçavam uma ideia de superioridade dos povos europeus que invadiram este território. 

Apesar dos avanços legais e pedagógicos no campo da educação, ainda persistem no 

imaginário social diversas representações problemáticas sobre os povos originários. Em vez de 

serem reconhecidos por suas contribuições históricas, culturais e sociais, os povos indígenas 

seguem sendo frequentemente associados a situações de conflito, sobretudo quando enfrentam 

ameaças impostas por grandes projetos econômicos vinculados à bancada do agronegócio. Es-

ses projetos colocam em risco a integridade de inúmeros grupos, promovendo a invasão de 

territórios tradicionais e perpetuando uma violência sistemática que, muitas vezes, é naturali-

zada pela sociedade. Como resultado, diferentes gerações foram formadas à margem do reco-

nhecimento da centralidade indígena na constituição do Brasil. 

Vale destacar que a Lei nº 11.645/2008, como analisam Borges e Silva, implicou, “na 

prática, a obrigatoriedade de que escolas não indígenas passassem a abordar a temática indígena 

em seus currículos” (Borges, Silva, 2022, p. 132). No entanto, essa inclusão ocorre muitas vezes 

de forma superficial, reproduzindo abordagens marcadas por estigmas e idealizações. Durante 

muito tempo, a representação dos povos indígenas nas escolas se restringiu à comemoração do 



 

 

3
 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

“Dia do Índio”, no dia 19 de abril, frequentemente pautada por estereótipos e por uma visão 

folclorizada de suas culturas. Essa abordagem contribuiu para a difusão da ideia equivocada de 

que apenas aqueles que mantêm certos costumes, como viver isolados na floresta, evitar o uso 

de tecnologias ou trajar vestes tradicionais, seriam considerados “verdadeiros indígenas”. 

Tais legislações educacionais, a Lei nº 11.645/2008 e a Lei nº 10.639/2003, não surgi-

ram como concessões do Estado, mas como conquistas decorrentes da luta persistente dos mo-

vimentos indígenas e negros, que, desde os anos 1970, vêm protagonizando mobilizações em 

defesa da vida e da dignidade, contra o racismo e a opressão. Por meio de estratégias de resis-

tência, denúncia e proposição, essas articulações escancararam desigualdades históricas e vio-

lências estruturais, ao mesmo tempo em que pressionaram por transformações nas políticas pú-

blicas. Mesmo diante de condições adversas, lideranças indígenas de diferentes etnias organi-

zaram-se em âmbito nacional para exigir o reconhecimento de seus direitos territoriais e cultu-

rais, mas também sua participação ativa nos espaços institucionais de decisão. A educação tor-

nou-se uma das principais frentes dessa luta, com reivindicações que ultrapassavam a simples 

inclusão de conteúdos sobre povos originários nos currículos escolares. Defendia-se uma edu-

cação diferenciada, específica, intercultural e bilíngue alinhada aos modos de vida, às cosmo-

logias e aos projetos políticos e existenciais dos povos indígenas em seus territórios. 

Esse processo de resistência se deu em meio ao regime autoritário da ditadura militar 

brasileira (1964–1985), período marcado por intensas violações de direitos humanos e por po-

líticas que buscavam homogeneizar o país sob a bandeira de uma suposta unidade nacional. 

Essa unidade, sustentada pelo mito da democracia racial, ocultava as desigualdades estruturais 

vividas por povos indígenas, negros e outros grupos subalternizados. A repressão estatal tam-

bém atingiu diretamente comunidades indígenas, cujos territórios foram sistematicamente in-

vadidos para dar lugar a obras de infraestrutura, como barragens, estradas e projetos de coloni-

zação agrícola. Muitas dessas intervenções se deram sem qualquer consulta prévia às comuni-

dades afetadas, resultando em deslocamentos forçados, mortes e rupturas socioculturais pro-

fundas.  

Um dos  registros que demonstra a violência sistemática contra os povos indígenas du-

rante o período da ditadura é o Relatório Figueiredo, um extenso documento ainda pouco di-

vulgado no Brasil, que expõe uma série de crimes e violações cometidas contra populações 

indígenas durante o regime militar. Composto por 7 mil páginas, divididas em 30 volumes, o 

relatório foi resultado de uma apuração iniciada em 1967 pelo então procurador do DNOCS1,  

 
1 Me refiro ao Departamento Nacional de Obras Contra as Secas. 



 

 

4
 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

Jader de Figueiredo Correia, a mando do ministro do Interior, general Albuquerque Lima. Após 

décadas considerado perdido em um incêndio suspeito, o documento foi redescoberto em 2012 

no acervo do Museu do Índio. A elaboração do relatório ocorreu num contexto autoritário, e 

sua relevância está conectada ao debate sobre Justiça de Transição, um campo que visa reparar 

abusos de regimes ditatoriais. No Brasil, a criação da Comissão Nacional da Verdade (CNV), 

também em 2012, foi uma tentativa de lidar com esse passado. No entanto, como aponta Beltrão 

(2022), os povos indígenas foram amplamente ignorados por essa comissão, e muitos dos cri-

mes permanecem impunes.  

O Relatório foi originalmente produzido para investigar as irregularidades do extinto 

Serviço de Proteção aos Índios (SPI), substituído posteriormente pela atual Fundação Nacional 

dos Povos Indígenas (FUNAI). Contudo, a investigação enfrentou diversas barreiras, incluindo 

escassez de recursos e uma concepção limitada de violência, o que contribuiu para a impunidade 

generalizada dos agentes estatais. Diversas passagens do relatório apontam diretamente a omis-

são do Estado frente aos abusos. 

Esse histórico de violências, omissões e violações infelizmente permanecem atuais, ex-

pressadas sobretudo em propostas como a tese do marco temporal, que ameaça dificultar a de-

marcação de territórios tradicionais. A tese do marco temporal defende que os povos indígenas 

só teriam direito à posse das terras que estivessem habitando ou reivindicando formalmente até 

a data de 5 de outubro de 1988, quando foi promulgada a atual Constituição Federal. Essa in-

terpretação jurídica ganhou destaque em 2009, a partir de um parecer da Advocacia-Geral da 

União no julgamento sobre a demarcação da Terra Indígena Raposa Serra do Sol, em Roraima 

e desde então, tem sido utilizada para questionar processos de regularização de territórios indí-

genas. Um exemplo emblemático é o caso da Terra Indígena Ibirama-Laklãnõ, em Santa Cata-

rina, onde o Estado contesta o direito de ocupação dos Xokleng, alegando que eles não estavam 

na área na data estabelecida. A comunidade, por sua vez, afirma que havia sido forçada a deixar 

a região por processos de expulsão. A decisão do Supremo Tribunal Federal nesse caso servirá 

de parâmetro para dezenas de situações semelhantes e poderá impactar diretamente mais de 300 

processos de demarcação em andamento, colocando em risco a garantia dos direitos territoriais 

dos povos originários. 

Joênia Wapichana, atual presidenta da Fundação Nacional dos Povos Indígenas (Funai), 

juntamente com diversas lideranças indígenas, alerta que a tese do marco temporal representa 

uma ameaça direta à sobrevivência de muitas comunidades e à preservação das florestas, além 

de gerar insegurança jurídica ao reabrir conflitos em áreas já demarcadas. Ao permitir a revisão  



 

 

5
 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

de terras tradicionalmente ocupadas, essa interpretação retira a proteção constitucional dos di-

reitos originários, que são reconhecidos pela Constituição como anteriores à própria existência 

do Estado brasileiro. Os movimentos indígenas ressaltam que a demarcação é um ato de reco-

nhecimento formal de um direito preexistente, e não sua concessão. “Nosso marco é ancestral”, 

afirmou Joenia em fala ao Acampamento Terra Livre, em 2024. Dessa forma, a adoção do 

marco temporal afronta não só os dispositivos constitucionais, mas também tratados internaci-

onais que garantem a proteção dos povos indígenas, ameaçando suas formas de vida e os biomas 

que historicamente preservam. 

Mesmo que já tenha sido considerada inconstitucional pelo Supremo Tribunal Federal 

(STF), com repercussão geral, em setembro de 2023, a tese do marco temporal foi reintroduzida 

na legislação brasileira por meio da Lei nº 14.701/2023, o que reacendeu o embate jurídico e 

político em torno da demarcação de terras indígenas. Conforme aponta matéria publicada pela 

Funai (2024) essa lei impôs dispositivos que contradizem a decisão do STF e que violam direi-

tos assegurados aos povos originários pela Constituição de 1988. Entre os trechos mais contro-

versos estão a exigência de comprovação de presença física dos indígenas em seus territórios 

até 5 de outubro de 1988, a vedação à revisão de limites de terras já demarcadas e a fragilização 

do direito de consulta livre, prévia e informada. A própria Funai já se manifestou formalmente 

pedindo ao STF o reconhecimento da inconstitucionalidade desses dispositivos, reiterando que 

muitos povos foram removidos forçadamente de seus territórios antes de 1988 e, à época, sequer 

tinham capacidade jurídica plena para contestar judicialmente as expulsões. Assim, mesmo 

após o julgamento do STF, a disputa continua, agora em torno da constitucionalidade da nova 

legislação, o que evidencia uma tentativa de reverter conquistas históricas dos povos indígenas. 

Em meio a este cenário de intensos enfrentamentos, é fundamental que essas questões 

também ocupem espaço nas salas de aula. Ignorar ou silenciar esse debate no ambiente escolar 

contribui para a perpetuação da invisibilidade e da marginalização histórica dessas populações. 

Nesse sentido, a Lei nº 11.645/2008 deve ser compreendida como uma conquista fruto direto 

das lutas indígenas, e não como uma concessão benevolente do Estado. Ela representa a possi-

bilidade concreta de romper com os ciclos de apagamento e estigmatização, criando espaços de 

reflexão crítica sobre as lutas no presente. A escola, ao integrar essas discussões em seu cotidi-

ano, fortalece o pensamento crítico dos estudantes, permitindo que compreendam os impactos 

do racismo institucional e as formas de resistência protagonizadas pelos povos indígenas, espe-

cialmente diante de ameaças como o marco temporal. 



 

 

6
 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Incluir essas discussões no contexto educacional é reconhecer que os estudantes fazem 

parte dessa realidade e precisam compreendê-la de forma crítica. Entender as implicações da 

tese do marco temporal, e o que ela representa como ameaça aos direitos fundamentais dos 

povos indígenas, é indispensável para formar sujeitos conscientes e comprometidos com a 

transformação social. Para isso, é fundamental que educadores, gestores e instituições deixem 

de tratar a história e a cultura indígena apenas como temas pontuais ou comemorativos, fre-

quentemente marcados por visões exotificadoras. É preciso assegurar que os saberes e as vozes 

indígenas estejam presentes de forma contínua e significativa nas práticas pedagógicas, como 

parte integrante da história do Brasil, respeitando suas cosmo percepções e fortalecendo a cons-

trução de uma sociedade verdadeiramente plural, justa e antirracista. 

 

2. Literaturas Indígenas  

No contexto de mobilizações políticas e reivindicações por reconhecimento e autode-

terminação que se intensificam desde os anos 1980, a literatura indígena desponta como uma 

potente forma de resistência e afirmação, funcionando como instrumento de preservação cultu-

ral, e como meio de crítica social e política diante das violações históricas sofridas desde o 

processo colonial. A literatura indígena contemporânea atua na reivindicação de direitos, na 

denúncia das exclusões sistemáticas e na construção de uma representação indígena autêntica 

no campo literário e na cultura nacional. Ao evidenciar as singularidades étnico-culturais de 

cada povo, essa produção valoriza a diversidade que compõe os mais de 300 povos indígenas 

existentes no Brasil e promove o reconhecimento de suas línguas, cosmo percepções e modos 

próprios de conhecimento. Trata-se, portanto, de uma prática narrativa que articula memória, 

ancestralidade e educação, oferecendo à sociedade envolvente novos saberes e perspectivas, ao 

mesmo tempo em que amplia o acesso das juventudes indígenas à autoria e à sua visibilidade 

no espaço público. 

Segundo Julie Dorrico (2019), esse movimento se desenvolve no Brasil a partir da dé-

cada de 1990, com a consolidação de duas modalidades de autoria: coletiva e individual. Até 

então, era raro encontrar livros com autoria indígena reconhecida, embora, conforme Dorrico 

aponta, já houvesse manifestações anteriores, como o poema Identidade Indígena, de Eliane 

Potiguara (1975), e a obra Antes o mundo não existia, dos Desana Firmiano e Luiz Lana (1980). 

A autoria coletiva emerge nas aldeias com foco na educação escolar indígena, por meio da 

produção de materiais didáticos bilíngues que registram histórias e conhecimentos tradicionais.  



 

 

7
 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

Já a autoria individual se fortalece com publicações voltadas ao público não indígena, 

como as de Kaká Werá e Daniel Munduruku nos anos 1990, apontados por Dorrico como pio-

neiros de um projeto que busca combater estereótipos e promover o reconhecimento das vozes 

indígenas. Hoje, a autora menciona que esse movimento literário conta com dezenas de autores 

e autoras de diferentes etnias, ampliando sua presença no cenário intelectual e educativo brasi-

leiro. 

Assim, a valorização da literatura indígena no contexto educacional vai além do cum-

primento da Lei 11.645/2008: trata-se de reconhecer sua potência como linguagem estética e 

política que contribui de maneira decisiva para a formação integral dos sujeitos. A literatura, 

compreendida como manifestação artística que articula beleza, sensibilidade e criatividade, de-

sempenha papel fundamental no desenvolvimento humano, pois permite o despertar da imagi-

nação, do afeto e da empatia, elementos essenciais para a construção de uma consciência social 

crítica. Ao possibilitar o contato com o diverso, com outros modos de ser e existir, ela amplia 

horizontes e oferece caminhos para a transcendência da realidade imediata, convocando estu-

dantes a refletirem sobre o mundo que habitam e sobre as relações que estabelecem com outras 

pessoas. 

Como um componente presente desde a educação infantil até o ensino médio, a literatura 

contribui para a aquisição de habilidades linguísticas e interpretativas, mas, sobretudo, para o 

exercício da escuta, da sensibilidade e da alteridade. Nesse sentido, inserir a literatura indígena 

nos processos formativos significa garantir que as histórias, os conhecimentos e as cosmologias 

dos povos originários também sejam reconhecidos como parte constitutiva do repertório cultu-

ral brasileiro. É uma forma de romper com a lógica do silenciamento, de afirmar o protagonismo 

desses povos na produção de saberes e de combater o epistemicídio que historicamente os atin-

giu. Além disso, ao colocar as produções literárias de autoria indígena em circulação nos espa-

ços escolares, cria-se um ambiente de escuta intercultural, no qual diferentes narrativas sobre o 

mundo podem coexistir e dialogar. Essa prática humaniza o ensino, como também amplia as 

possibilidades de construção de uma educação verdadeiramente plural, antirracista e democrá-

tica. Assim, o trabalho com a literatura indígena nas escolas não deve ser visto como um con-

teúdo pontual no mês de abril, mas como uma ação pedagógica central, capaz de promover o 

reconhecimento, a justiça e a reparação histórica. 

É importante distinguir três categorias que envolvem diferentes formas de representação 

dos povos originários na produção literária, a fim de sinalizar a potência da literatura de autoria  

 



 

 

8
 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

indígena: a literatura indígena, a literatura indianista e a literatura indigenista. A literatura indí-

gena diz respeito às obras criadas por autoras e autores indígenas, e se caracteriza fundamen-

talmente pela autoria originária. Refletindo a pluralidade dos povos que a produzem, essa lite-

ratura abrange uma grande diversidade de temas, estilos e formatos, não se limita, portando, a 

abordar somente aspectos ligados à identidade, cultura ou ancestralidade indígena, embora 

possa fazê-lo com profundidade e legitimidade. Trata-se de uma produção que, além de preser-

var e compartilhar cosmologias e saberes tradicionais, também participa ativamente do debate 

contemporâneo, falando sobre qualquer assunto, porque seus autores e autoras, como qualquer 

outro escritor e escritora, têm voz e direito de expressar múltiplos olhares sobre o mundo.  

Já a literatura indianista é uma corrente surgida principalmente durante o Romantismo 

do século XIX, na qual autores não indígenas, como José de Alencar, construíram uma imagem 

idealizada do indígena como o “bom selvagem”: dócil, heroico, aliado à colonização. Obras 

como Iracema (1959) e O Guarani (1958) encenam uma colonização supostamente pacífica, 

projetando um mito fundacional que apaga a violência histórica e apresenta o indígena como 

aceitável apenas quando submisso aos interesses do colonizador.  

E por fim, a literatura indigenista também trata de temas relacionados aos povos origi-

nários, mas é escrita por pessoas não indígenas. Mesmo quando parte de uma perspectiva aliada, 

essa produção pode carregar uma visão externa, muitas vezes ocidentalizada, sobre as cosmo 

percepções indígenas. Ela pode reproduzir estereótipos racistas, mesmo que de forma sutil, ou 

romantizar experiências, exigindo, por isso, uma leitura atenta e crítica. Assim, diferenciar essas 

categorias é essencial para compreender de onde falam essas narrativas, quem fala, e que efeitos 

produzem na construção do imaginário coletivo sobre os povos indígenas. 

Tiago Hakiy (2019), escritor indígena Sateré-Mawé, fala sobre a centralidade da litera-

tura indígena no presente: 

O contador de histórias sempre ocupou um papel primordial dentro do povo, era cen-

tro das atenções, ele era o portador do conhecimento, e cabia a ele a missão de trans-

mitir às novas gerações o legado cultural dos seus ancestrais. Foi desta forma que 

parte do conhecimento dos nossos antepassados chegou até nós, mostrando-nos um 

caleidoscópio ímpar, fortalecendo em nós o sentido de ser indígena. Em sua essência 

o indígena brasileiro sempre usou a oralidade para transmitir seus saberes, e agora ele 

pode usar outras tecnologias como mecanismos de transmissão. Ai está o papel da 

literatura indígena, produzida por escritores indígenas, que nasceram dentro da tradi-

ção oral, que podem não viver mais em aldeias, mas que carregam em seu cerne cria-

dor um vasto sentido de pertencimento. Esta literatura tem contornos de oralidade, 

com ritos de grafismos e sons de floresta, que tem em suas entrelinhas um sentido de 

ancestralidade, que encontrou nas palavras escritas, transpostas em livros, não só um 

meio para sua perpetuação, mas também para servir de mecanismo para que os não 

indígenas conheçam um pouco mais da riqueza cultural dos povos originários (Hakiy, 

2019, p. 38). 



 

 

9
 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

Nesse sentido, incluir a literatura indígena no espaço escolar é também provocar deslo-

camentos nos modos de ensinar e aprender. Conforme propõe Marcia Kambeba (2019), escri-

tora indígena Omágua-Kambeba, trata-se de abrir as salas de aula para outros regimes de saber, 

em que a memória, a oralidade, o corpo, a escuta e os sonhos são reconhecidos como formas 

legítimas de conhecimento. Essas obras possibilitam a expansão dos horizontes nos ambientes 

de formação, mas também tensionam currículos engessados, que historicamente silenciaram 

narrativas indígenas ou as trataram com exotismo. O contato com os textos produzidos por 

autores e autoras indígenas convida educadores e educandos a desestabilizarem certezas e a 

revisarem suas próprias posições frente à diversidade cultural do país. Mais do que abordar 

"temas indígenas", essas literaturas operam como convites à escuta e ao deslocamento, instau-

rando um tempo outro, que não se mede pela produtividade ou pelo conteúdo dado, mas pela 

experiência da presença, do vínculo e da alteridade. Dessa maneira, promover a circulação des-

sas vozes nos ambientes educativos é criar fissuras nos modos coloniais de ver o mundo, per-

mitindo que outras paisagens de sentido se inscrevam no processo formativo. 

Marcia Kambeba (2019) chama atenção para a pluralidade de formas e gêneros presen-

tes nas produções literárias de autoria indígena, destacando especialmente a centralidade da 

poesia, intimamente ligada à oralidade como forma ancestral de transmissão de saberes. Em sua 

obra De Almas e Águas Kunhãs (2023), essa potência poética se revela em uma composição 

híbrida que entrelaça poemas, ensaios e grafismos, articulando palavra, imagem e memória. A 

autora propõe uma escrita que é, ao mesmo tempo, denúncia e afirmação, evocando as lutas 

históricas das mulheres indígenas desde a invasão colonial até os enfrentamentos atuais. Ao 

trazer para o centro da cena literária os saberes de seu povo, as resistências cotidianas e as 

urgências ambientais do presente, Kambeba transforma sua escrita em um gesto político e es-

piritual de reexistência. Sua obra, assim como tantas outras da literatura indígena contemporâ-

nea, evidencia como o gesto poético pode ser também uma forma de insurgência, convocando 

leitores a reconhecerem outras narrativas e realidades. 

Kambeba também destaca a relevância das juventudes indígenas que, por meio das redes 

sociais, vêm assumindo um papel fundamental na defesa de seus povos, culturas e territórios, 

ocupando espaços digitais com narrativas próprias e fortalecendo a luta anticolonial em um 

novo ambiente de disputa. Ao reconhecer a força dessas presenças, ela valoriza igualmente 

outras manifestações artísticas e culturais protagonizadas por sujeitos indígenas nas mais diver-

sas linguagens, como a música, o teatro, as artes visuais e o esporte, todas marcadas por uma 

afirmação étnica que reforça pertencimento, memória e resistência. Essas expressões, além de  



 

 

1
0

 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

reafirmarem identidades coletivas, contribuem para a ampliação dos repertórios simbólicos so-

bre os povos originários, rompendo estereótipos e ampliando possibilidades de diálogo com a 

sociedade envolvente.  

No entanto, apesar desse cenário animador, no qual vozes indígenas cada vez mais rei-

vindicam e ocupam espaços, ainda persiste o desafio de romper com a invisibilidade histórica 

que marcou essas produções. É necessário que essas manifestações culturais circulem com mais 

amplitude, que cheguem às escolas, universidades, meios de comunicação e demais espaços 

formativos, garantindo o acesso a um Brasil mais plural, justo e comprometido com a escuta e 

o reconhecimento das narrativas indígenas como parte essencial do presente e do futuro do país: 

Precisamos encontrar formas de como conseguir que mais escritores indígenas da al-

deia e da cidade tenham seus trabalhos lidos e divulgados. O que fazer para que essas 

publicações saiam da invisibilidade? A “literatura indígena” existe e está em cada ser, 

mas precisa de apoio para que saia do papel e ganhe forma de livros, chegando aos 

leitores que delas farão uso, as crianças, jovens e adultos. A cada dia perdemos um 

ancião e com ele muito do que sabia de ensinamentos sobre o povo se acaba. Morre 

parte de uma literatura memorial e verbalizada. Sem registro há um sério risco de não 

se ter o que repassar para as futuras gerações e a cultura se cristalizará no tempo. Por 

isso, escrever é necessário, motivar as crianças e jovens a serem futuros escritores de 

uma literatura que está longe de ter um fim (Kambeba, 2019, p. 42-43). 

À vista disso, a educação e a literatura assumem um papel fundamental no processo de 

preservação dos saberes e das práticas culturais dos povos indígenas. Através da literatura, os 

povos originários têm encontrado um meio potente de expressar suas cosmovisões, memórias 

e lutas, criando pontes entre gerações e entre diferentes grupos sociais. Olívio Jekupé, escritor 

indígena do povo Guarani, é uma das vozes que mais insiste na importância da literatura nativa 

e do rap originário como ferramenta de conscientização social. Para ele, a escrita indígena vai 

além do registro: “ela tem a capacidade de transformar radicalmente as estruturas sociais ainda 

marcadas pelo colonialismo, pelo racismo e pela subalternização dos povos indígenas.” (Je-

kupé, 2019, p. 49).  

Ao ocupar o espaço literário com narrativas próprias, os escritores e escritoras indígenas 

desafiam o monopólio da palavra, falando sobre si não mais como objetos, mas como sujeitos. 

Como aponta Peixoto (2017), o racismo contra os indígenas muitas vezes passa despercebido, 

já que, por não serem reconhecidos socialmente dentro da categoria “raça”, suas denúncias ten-

dem a ser silenciadas ou ignoradas. Contudo, especialmente a partir de sua presença crescente 

na universidade, lideranças e estudantes indígenas têm nomeado essas violências, expondo o 

racismo institucional e a exclusão histórica das políticas públicas. Nesse sentido, a literatura 

torna-se também um meio de denúncia e afirmação. 



 

 

1
1

 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

3. Projeto “Raízes e Histórias Ancestrais: valorizando a literatura indígena em Chapecó, 

SC” 

A história do município de Chapecó, localizado no Oeste Catarinense, que conforme 

Censo de 2022, conta com seus mais de 250 mil habitantes, está diretamente ligada à atuação 

de empresas colonizadoras que, desde 1918, foram responsáveis pelo parcelamento das terras 

e pela organização fundiária da região. Esse processo seguiu uma lógica de ocupação que apa-

gava a existência de formas de vida e de organização social anteriores, tratando o território 

como vazio e disponível à “civilização”, num processo de genocídio e violência contra as po-

pulações indígenas e caboclas. O projeto de cidade, nesse contexto, foi marcado por uma nar-

rativa de conquista, na qual a figura do colono branco do sul do país, de origem italiana e alemã, 

foi alçada ao posto de herói fundador.  

Um dos marcos simbólicos mais evidentes dessa narrativa na cidade é o monumento O 

Desbravador, inaugurado em 25 de agosto de 1981, por ocasião do aniversário de 64 anos da 

cidade. A estátua representa um homem gaúcho, com um machado em uma mão, símbolo do 

trabalho, e um ramo de louro na outra, simbolizando vitória oriunda da ocupação. Com seus 14 

metros de altura e mais de 5 metros de largura, a escultura monumentaliza a imagem do colo-

nizador como protagonista da história local, reforçando a ideia de que a cidade nasceu do es-

forço e da valentia daqueles que “desbravaram” o território. Essa representação silencia as pre-

senças indígenas, reafirmando o discurso hegemônico que associa progresso à homogeneização 

cultural e à negação da diversidade étnica. 

Entretanto, conforme indica Elisana Reis da Silva (2019), a poucos quilômetros do cen-

tro de Chapecó e do referido monumento, se localiza a Terra Indígena Toldo Chimbangue, um 

território tradicionalmente habitado por povos indígenas da etnia Kaingang, composto por cerca 

de 181 famílias, totalizando aproximadamente 630 pessoas. Silva (2019) menciona que a co-

munidade também acolhe 24 famílias Guarani, com mais de 100 integrantes, que se somaram 

à luta histórica por reconhecimento territorial após serem despojados de suas terras originárias. 

A devolução do Toldo Chimbangue aos povos indígenas foi resultado de um longo processo de 

resistência, marcado por embates com colonos assentados por companhias privadas, se tor-

nando posteriormente a primeira terra no país a ser restituída integralmente aos indígenas após 

ter sido inteiramente registrada em nome de terceiros.  

Em meio a esse contexto de invisibilização e resistência na região, surge o projeto Raízes 

e Histórias Ancestrais: valorizando a literatura indígena em Chapecó, SC, uma iniciativa que  



 

 

1
2

 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

buscou impulsionar a circulação de literaturas indígenas no município, respondendo a uma de-

manda social por respeito e reconhecimento das múltiplas expressões culturais e étnicas pre-

sentes no local. A proposta foi desenvolvida por uma equipe multidisciplinar composta por 

professores e professoras das áreas de História e Língua Portuguesa, além de um designer grá-

fico e uma intérprete de Libras, contando com o apoio da Associação de Surdos de Chapecó 

(ASC), responsável por garantir a acessibilidade de todas as atividades realizadas. O projeto foi 

idealizado em parceria com o Núcleo de Estudos e Pesquisas Afro-brasileiros e Indígenas (NE-

ABI) da Universidade Federal da Fronteira Sul, Campus Chapecó, objetivando, a partir de ati-

vidades formativas, promover o diálogo intercultural, fortalecer a presença indígena nos espa-

ços públicos e valorizar as produções literárias como instrumento de cidadania e construção de 

memória coletiva. 

Por meio de oficinas e rodas de conversa, o projeto promoveu espaços de escuta e troca 

entre pessoas indígenas e não indígenas, destacando o papel das narrativas originárias na cons-

trução das identidades regionais. As atividades ocorreram na Universidade Federal da Fronteira 

Sul (UFFS) e na Escola Indígena de Ensino Fundamental Fen’nó (EIEF Fen’nó), nomeada em 

homenagem à líder Ana da Luz Fortes do Nascimento, a Fen’nó, referência na luta pela terra e 

pelos direitos do povo Kaingang. Inicialmente criada para atender os primeiros anos do ensino 

fundamental, a escola consolidou-se como um importante centro de formação e preservação 

dos saberes tradicionais, ampliando sua atuação ao longo dos anos. Atualmente, oferece ensino 

básico completo e turmas de Educação de Jovens e Adultos (EJA), atendendo cerca de 190 

estudantes Kaingang, Guarani e não indígenas. 

Com início em 2024, as primeiras ações do projeto Raízes e Histórias Ancestrais se 

deram a partir da curadoria coletiva realizada pela equipe do projeto, em que foram seleciona-

dos alguns autores e autoras indígenas cujas trajetórias e produções literárias posteriormente 

foram apresentadas nas oficinas realizadas, levando em conta tanto a relevância de suas obras 

quanto a diversidade de estilos, povos e temáticas representadas. Para cada autor e autora esco-

lhido, foram selecionadas de duas a três obras que passaram a compor o acervo da Biblioteca 

da Escola Indígena de Ensino Fundamental Fen’nó, como parte da contrapartida social do pro-

jeto, contemplado pelo Edital de Fomento e Circulação das Linguagens Artísticas de Chapecó 

– Edição 20242. Entre as obras escolhidas, destacam-se Metade cara, metade máscara, de Eli-

ane Potiguara; Estrela Kaingang: a lenda do primeiro pajé, de Vangri Kaingang; a coletânea  

 
2 Como parte da contrapartida social prevista em seu planejamento, o projeto Raízes e Histórias Ancestrais realizou 

a doação de aproximadamente 150 livros para a Biblioteca da Escola Indígena de Ensino Fundamental Fen’nó, 



 

 

1
3

 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

Originárias: uma antologia feminina de literatura indígena, organizada por Maurício Negro e 

Trudruá Dorrico; A vida não é útil, de Ailton Krenak; e O Karaíba: uma história do pré-Brasil, 

de Daniel Munduruku; entre outras obras e autorias. A seleção visou oferecer ao público leitor 

um conjunto de narrativas potentes, que dialogam com a ancestralidade, a resistência e a con-

temporaneidade dos povos originários. 

Além da seleção das obras e da realização das primeiras oficinas na EIEF Fen’nó, o 

projeto foi ganhando novos contornos ao longo de 2024, ampliando sua presença dentro e fora 

dos espaços escolares. Foram criados o Instagram e o e-mail institucional do projeto, ferramen-

tas que passaram a cumprir um papel fundamental na divulgação das ações desenvolvidas, na 

indicação de eventos futuros e na partilha de conteúdos pedagógicos voltados à temática indí-

gena. Por meio dessas redes, a equipe também buscou apresentar autoras, autores e produções 

literárias indígenas, bem como outros projetos e iniciativas que contribuíam com a luta indí-

gena, promovendo um diálogo constante nesses novos meios digitais. 

Ao final do ano, os materiais pedagógicos elaborados e utilizados ao longo das ativida-

des na EIEF Fen’nó foram sistematizados em 12 sequências didáticas voltadas ao Ensino Fun-

damental e ao Ensino Médio, divididas entre as áreas de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas 

e Linguagens e suas Tecnologias, em conformidade com as competências dispostas na Base 

Nacional Comum Curricular (BNCC), tais quais: 

(EF03GE01): Identificar e comparar aspectos culturais dos grupos sociais de seus lu-

gares de vivência, seja na cidade, seja no campo. (EF03GE02):  Identificar, em seus 

lugares de vivência, marcas de contribuição cultural e econômica de grupos de dife-

rentes origens. (EF03GE03): Reconhecer os diferentes modos de vida de povos e co-

munidades tradicionais em distintos lugares. (EF03HI07): Identificar semelhanças e 

diferenças existentes entre comunidades de sua cidade ou região, e descrever o papel 

dos diferentes grupos sociais que as formam (Base Nacional Comum Curricular, 2017, 

p. 375). 

Essas propostas de aula foram pensadas como suporte para educadoras e educadores que 

desejam trabalhar com literatura indígena em sala, contribuindo com abordagens anticoloniais 

e sensíveis à diversidade cultural. Cada tema abordado nas sequências, como as narrativas fun-

dadoras do Brasil, a diversidade dos povos indígenas, as histórias das mulheres indígenas, a 

arte e a literatura originárias, entre outros, foi estruturado de modo a contribuir com a descons- 

 

 
fortalecendo o acervo da instituição e contribuindo para o acesso contínuo dos estudantes às literaturas indígenas. 

Além disso, foram doados cerca de 10 exemplares à Biblioteca Pública Municipal Neiva Maria Andreatta Costella, 

em Chapecó, visando ampliar o alcance dessas obras junto à comunidade geral e incentivar a valorização das 

produções literárias de autoria indígena. 



 

 

1
4

 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

trução de estereótipos e a valorização das expressões indígenas ao longo do tempo. São propos-

tas que favorecem o pensamento interseccional e decolonial, e que convidam os estudantes e 

docentes a refletirem sobre suas próprias identidades e os lugares que ocupam no mundo.  

Os temas articulam-se entre si e permitem conexões com diferentes componentes curri-

culares, viabilizando uma abordagem transversal, conforme propõe a Lei 11.645/2008. Este 

material final trouxe também uma lista de referências bibliográficas utilizadas, bem como um 

apêndice com sugestões de materiais complementares: vídeos, artigos, livros, bibliotecas virtu-

ais, repositórios digitais, podcasts e iniciativas culturais que tratam da temática indígena com 

responsabilidade e profundidade. Esses complementos têm como objetivo ampliar o repertório 

de educadores e educadoras, apoiando-os na construção de práticas pedagógicas mais inclusivas 

e comprometidas com a valorização das memórias, das histórias e das culturas indígenas em 

suas múltiplas expressões.  

Junto a esse esforço, nasceu também a Biblioteca Virtual Raízes e Histórias Ancestrais, 

um espaço online criado para reunir e disponibilizar gratuitamente uma variedade de conteúdos 

voltados ao aprofundamento dos saberes indígenas e de suas expressões culturais. Entre os ma-

teriais disponíveis, estão textos literários, artigos científicos, vídeos, links para cursos autofor-

mativos, entre outros recursos que dialogam com a proposta anticolonial do projeto. Além disso, 

a biblioteca priorizou a divulgação de produções acadêmicas de estudantes indígenas, fortale-

cendo a autoria e o protagonismo desses sujeitos no campo do conhecimento. Essa curadoria 

foi realizada em parceria com o Movimento de Estudantes Indígenas da UFFS (MOVIND), 

coletivo atuante que reúne discentes de diferentes etnias sob o lema "Aldeando a universidade 

e demarcando território". A iniciativa buscou, assim, contribuir para o fortalecimento de redes 

de produção intelectual e política que reafirmam a presença indígena nas instituições de ensino 

superior e valorizam suas epistemologias.  

Como já mencionado, o Projeto Raízes e Histórias Ancestrais também teve como um 

dos eixos principais a contribuição para a formação de professores, portanto, em 2025, foram 

realizadas duas Oficinas de Literatura Indígena na Universidade Federal da Fronteira Sul 

(UFFS), campus Chapecó, voltadas a estudantes das licenciaturas, notadamente, os cursos de 

Pedagogia, História e Ciências Sociais. Com cerca de 50 participantes ao todo, os encontros 

propuseram uma abordagem crítica da Lei 11.645/2008 e refletiram sobre os sentidos da litera-

tura indígena para além do campo simbólico, mas como instrumento de luta, reconstrução da 

memória e combate a estereótipos. A parceria com a Associação de Surdos de Chapecó (ASC)  



 

 

1
5

 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

seguiu sendo fundamental nesse processo, garantindo acessibilidade com a presença de intér-

prete de Libras tanto nas oficinas quanto nos vídeos de indicação de leitura publicados nas redes 

sociais. 

No encerramento do ciclo de atividades deste ano de 2025, foi realizada uma oficina 

remota, visando atingir um público maior e em diversas localidades, com a participação de 

Danay Ferreira, mulher indígena guarani em processo de retomada, bibliotecária e estudante de 

Pedagogia na UFFS. Através de uma conversa sensível e potente, Danay compartilhou sua tra-

jetória de reconexão com a identidade guarani e destacou o papel central que a literatura teve 

nesse caminho. Cerca de 10 pessoas participaram do encontro, que foi marcado por uma escuta 

atenta e afetiva, reafirmando a importância da literatura indígena na formação subjetiva das 

mulheres originárias. 

Assim, ao longo de seu percurso, o projeto Raízes e Histórias Ancestrais constituiu-se 

como uma experiência educativa e cultural comprometida com o enfrentamento do racismo 

estrutural e com a valorização das produções literárias indígenas como formas legítimas de 

conhecimento, memória e resistência. Suas ações, da curadoria das obras às oficinas com estu-

dantes e educadores, passando pela criação de materiais didáticos e da biblioteca virtual, bus-

caram construir pontes entre o universo escolar e os saberes ancestrais, reafirmando o papel da 

literatura indígena como ferramenta crítica de formação e transformação social. Ainda que lo-

calizado no tempo e no território chapecoense, o projeto aponta para desafios mais amplos que 

atravessam a educação brasileira, como a urgência de políticas públicas efetivas, formação con-

tinuada docente e a produção de materiais que contemplem a diversidade epistemológica do 

país. 

Considerando o contexto regional, marcado por apagamentos históricos e pela escassa 

presença de narrativas indígenas nos espaços formais de ensino, o projeto revelou-se uma ini-

ciativa relevante e potente. Muitos relatos de participantes das oficinas apontaram para um pri-

meiro contato com as literaturas indígenas, evidenciando a dimensão formativa da experiência. 

Neste sentido, o Raízes e Histórias Ancestrais se apresenta como uma abertura de caminhos 

para outras iniciativas igualmente potentes, capazes de tratar a diversidade étnica com a serie-

dade e o compromisso que ela exige, tensionando estruturas sociais naturalizadas e promovendo 

uma escuta ativa das vozes historicamente silenciadas. Nesse cenário, as leis de incentivo à 

cultura e à educação cumprem um papel fundamental, pois funcionam como impulsionadoras 

com recursos financeiros que deem conta de propostas que, como esta, almejam a transforma-

ção social e se aliam a luta indígena. 



 

 

1
6

 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

Encerradas as atividades previstas no cronograma, os materiais produzidos pelo projeto 

Raízes e Histórias Ancestrais, como as sequências didáticas, os registros das ações formativas 

e a Biblioteca Virtual, permanecem disponíveis para acesso público, reforçando o compromisso 

com a continuidade e a circulação dos saberes compartilhados. Mais do que uma ação pontual, 

o projeto se propõe como parte de um movimento mais amplo de confluência entre diferentes 

formas de conhecimento, fortalecendo vínculos entre escola, universidade e comunidade indí-

gena. Nesse sentido, a iniciativa reafirmou a importância da literatura e da educação como ca-

minhos possíveis para uma prática pedagógica antirracista, que reconheça, valorize e dialogue 

com as epistemologias originárias na construção de uma sociedade mais justa e plural. 

 

 

5. Considerações finais 

O projeto Raízes e Histórias Ancestrais nasce na encruzilhada entre o compromisso po-

lítico e a oportunidade concreta proporcionada por políticas públicas de incentivo à cultura. Sua 

realização só foi possível graças aos recursos disponibilizados por meio de edital público, que, 

ao tornar transparente o processo de seleção, permitiu o acesso democrático a financiamentos 

voltados à produção cultural comprometida com a comunidade local, visibilizando outras nar-

rativas sobre uma cidade cujo legado colonial permanece constante. 

Para educadores, estudantes e futuros professores, especialmente os vinculados às licen-

ciaturas, esse contato com obras de autoria indígena representou uma oportunidade singular de 

vivenciar a educação de maneira plural, atenta ao aprendizado com outras epistemologias. Para 

além das possibilidades pedagógicas para a efetivação de uma efetiva educação antirracista, 

que alça aos povos indígenas a sua importância histórica, social e cultural, as literaturas indíge-

nas se apresentaram como um convite a repensar as nossas posições diante dos contextos de 

silenciamento, bem como as escolhas pedagógicas e os sentidos do ensinar. Cada oficina, cada 

leitura compartilhada, tornou-se um possível ponto de partida para práticas educativas que es-

capem do exotismo ou da abordagem superficial, tão comuns ainda hoje. 

É nesse cenário que a efetivação da Lei 11.645/2008 adquire ainda mais urgência. Sua 

existência legal não assegura, por si só, a transformação das estruturas escolares. Os desafios 

vão desde a permanência de currículos eurocentrados até a dificuldade de acesso a materiais 

construídos em diálogo com os povos indígenas. Diante disso, torna-se imprescindível assumir  

 



 

 

1
7

 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

o compromisso com uma educação que confronte os silêncios históricos e enfrente os mecanis-

mos de exclusão. Projetos como o Raízes apontam que outras formas de ensinar são possíveis, 

quando há escuta, sensibilidade e compromisso. 

Finalizar este ciclo não significa encerramento, mas continuidade em outras frentes. O 

que foi compartilhado ao longo das atividades permanece em movimento, atravessando os su-

jeitos que participaram e alcançando contextos que vão além dos encontros presenciais. A lite-

ratura, nesse processo, revelou-se como força vital, portadora de memória, resistência e futuro. 

Fica a tarefa coletiva de manter vivo esse gesto de aproximação e respeito, contribuindo para a 

construção de uma educação comprometida com a dignidade e com a pluralidade dos povos 

que compõem este território. 

 

REFERENCIAS 

ALENCAR, José de. Iracema. In: ALENCAR, José de. Obra Completa. Rio de Janeiro: Edi-

tora José Aguilar, 1959, vol. III. 

 

ALENCAR, José de. O Guarani: romance brasileiro. Edição crítica por Darcy Damasceno. 

Rio de Janeiro: Ministério da Educação, Instituto Nacional do Livro, 1958. 

 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Educação é a Base. Brasília, 

MEC/CONSED/UNDIME, 2017. Disponível em: https://basenacionalcomum.mec.gov.br/. 

Acesso em: 07 jul. 2025. 

 

BELTRÃO, Jane Felipe (org.) Relatório Figueiredo: Atrocidades Contra Povos Indígenas em 

Tempos Ditatoriais. Rio de Janeiro: Laboratório de Pesquisas em Etnicidade (LACED), 2022. 

 

BORGES, Cláudia Cristina do Lago; SILVA, Vânia Cristina da. Lei n. 11.645/08: O que deve-

mos aprender com os indígenas?. História em reflexão, v. 16, n. 31, p. 129-151, 2022. 

 

BRASIL. Lei no 11.645, de 10 de março de 2008. 2008. Disponível em: https://www.pla-

nalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso em: 07 jul. 2025. 

 

DORRICO, Julie; DIEL, Vitor. Panorama da literatura indígena brasileira: entrevista com Julie 

Dorrico. Literatura RS, Porto Alegre, 1 jul. 2019. Disponível em: https://literatu-

rars.com.br/2019/07/01/panorama-da-literatura-indigena-brasileira-entrevista-com-julie-dor-

rico/.  Acesso em: 2 jul. 2025. 

 

FUNDAÇÃO NACIONAL DOS POVOS INDÍGENAS (FUNAI). Marco temporal volta à 

pauta no STF: Entenda porquê a tese é inconstitucional e viola os direitos dos povos indíge-

nas. Gov, p. 1, 5 ago. 2024. Disponível em: https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noti-

cias/2024/marco-temporal-volta-a-pauta-no-stf-entenda-porque-a-tese-e-inconstitucional-e-vi-

ola-os-direitos-dos-povos-indigenas. Acesso em: 7 jul. 2025. 

https://basenacionalcomum.mec.gov.br/
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://literaturars.com.br/2019/07/01/panorama-da-literatura-indigena-brasileira-entrevista-com-julie-dorrico/
https://literaturars.com.br/2019/07/01/panorama-da-literatura-indigena-brasileira-entrevista-com-julie-dorrico/
https://literaturars.com.br/2019/07/01/panorama-da-literatura-indigena-brasileira-entrevista-com-julie-dorrico/
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2024/marco-temporal-volta-a-pauta-no-stf-entenda-porque-a-tese-e-inconstitucional-e-viola-os-direitos-dos-povos-indigenas
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2024/marco-temporal-volta-a-pauta-no-stf-entenda-porque-a-tese-e-inconstitucional-e-viola-os-direitos-dos-povos-indigenas
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2024/marco-temporal-volta-a-pauta-no-stf-entenda-porque-a-tese-e-inconstitucional-e-viola-os-direitos-dos-povos-indigenas


 

 

1
8

 

Literatura indígena como prática de ensino antirracista: experiências com o projeto “Raízes e Histórias Ancestrais” 

Taynara Aparecida Ferreira da Silva 

Esta obra está bajo  

Licencia Creative Commons Attribution 4.0 International 

TEKOA (ISSN: 2764-8893) - vol. 5, año 2025 

 

HAKIY, Tiago. Literatura indígena – a voz da ancestralidade. In: DORRICO, Julie; DANNER, 

Leno Francisco; CORREIA, Heloisa Helena Siqueira; DANNER, Fernando (org.). Literatura 

Indígena Brasileira Contemporânea: Criação, crítica e recepção. 1. ed. Porto Alegre: Editora 

Fi, 2018. cap. 2, p. 37-38. ISBN 9788556964380. 

 

KAMBEBA, Marcia Wayna. De almas e águas kunhãs. 1. ed. São Paulo: Jandaíra, 2023. 

 

KAMBEBA, Márcia Wayna. Literatura indígena: da oralidade à memória escrita. In: DOR-

RICO, Julie; DANNER, Leno Francisco; CORREIA, Heloisa Helena Siqueira; DANNER, Fer-

nando (org.). Literatura Indígena Brasileira Contemporânea: Criação, crítica e recepção. 1. 

ed. Porto Alegre: Editora Fi, 2018. cap. 3, p. 39-44. ISBN 9788556964380. 

 

KRENAK, Ailton. A Vida Não É Útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

 

MUNDURUKU, Daniel. O caráter educativo do Movimento Indígena brasileiro (1970-

1990). São Paulo: Paulinas, 2012. ISBN 9788535633047. 

 

MUNDURUKU, Daniel. O Karaíba: Uma história do Pré-Brasil. 2018. 128 p. ISBN 

9788506083192. 

 

NEGRO, Mauricio; DORRICO, Trudruá (org.). Originárias: uma antologia feminina de lite-

ratura indígena. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letrinhas, 2023. 

 

PEIXOTO, Kércia Priscilla Figueiredo. Racismo Contra Indígenas: reconhecer é combater. Re-

vista Anthropológicas, Pernambuco, n. 28, p. 27-51, 2017. 

 

POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. Grumin Edições, 2018. 164 p. ISBN 

978-85-54397-00-5. 

 

POTIGUARA, Eliane. Poesia Indígena Hoje. Número 1. Agosto de 2020. p. 110-113. Dispo-

nível em: https://almaacreana.blogspot.com/2020/12/identidade-indigena.html. Acesso em: 07 

jul. 2025. 

 

RAÍZES E HISTÓRIAS ANCESTRAIS. Sequências Didáticas. Chapecó, 03 abr. 2025. Insta-

gram: @raizesehistoriasancestrais. Disponível em: https://www.instagram.com/p/DH-_-

ASA42o/?img_index=1. Acesso em: 07 jul. 2025. 

 

SILVA, Elisana Reis da. Oficinas de produção de artesanato na Terra Indígena Toldo 

Chimbangue, Chapecó-SC. Orientador: Jaisson Teixeira Lino. 2019. 69 p. Trabalho de Con-

clusão de Curso (Licenciatura em História) - Universidade Federal da Fronteira Sul, Chapecó, 

2019. Disponível em: https://rd.uffs.edu.br/handle/prefix/3076. Acesso em: 9 jul. 2025. 

 

SILVA, Taynara Aparecida Ferreira da. As kunhãs na cidade: corpo-território em resistên-

cia. Revista Anômalas, Catalão, v. 4, n. 2, p. 285-289, jul./dez. 2024. Disponível em: 

https://periodicos.ufcat.edu.br/index.php/ra/article/view/74860. Acesso em: 2 jul. 2025. 

https://almaacreana.blogspot.com/2020/12/identidade-indigena.html
https://www.instagram.com/p/DH-_-ASA42o/?img_index=1
https://www.instagram.com/p/DH-_-ASA42o/?img_index=1
https://rd.uffs.edu.br/handle/prefix/3076
https://periodicos.ufcat.edu.br/index.php/ra/article/view/74860

